

### TRANSLATED BY

DR. SAYYID MUHAMMAD HASAN ar-RIZAVI

### Revised by

ASH-SHAYKH MUHAMMAD RIZA al-JA'FARI

AL-USUL — VOLUME ONE

2) THE BOOK OF EXCELLENCE OF KNOWLEDGE
WORLD ORGANIZATION FOR ISLAMIC SERVICES

KHURASAN ISLAMIC RESEARCH CENTRE



السِّن الْحَجْ مَعْ كُلُّ بِيَعْ مَقْ إِلَى الْمُكِلِين اللَّهِ الْمُكِلِين اللَّهِ الْمُكِلِّين اللَّهِ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

كَلِّأَلِكِ قِلْكَ

الأصول \_لقسم الاول

(٢) كِنَاب فَضَلِ لُعِلمُ

# AL-KĀFĪ

Compiled by

# ASH-SHAYKH ABŪ JA'FAR MUḤAMMAD IBN YA'QŪB IBN IS'ḤĀQ AL-KULAYNĪ AR-RĀZĪ

Volume One

AL-UŞŪL - Part One

2) THE BOOK OF EXCELLENCE OF KNOWLEDGE

KHURASAN ISLAMIC RESEARCH CENTRE ST-1/B, Block 6, Federal 'B' Area, Karachi.

### INTRODUCTION OF THE TRANSLATOR

SYYED MUHAMMAD HASAN RIZAVI was born in Karachi, in 1938. He belongs to the family of the late Ayatullah Sayyed Najmul Hasan (Najmul-'Ulama) one of the most renowned and out standing religious figures of India (Lucknow). He studied Islamic Sciences at a traditional religious Muslim Madresah at Hyderabad (Sind) and also graduated with honours in oriental literature from the University of Sind (Hyderabad). Late he obtained Master's degree in Economics from the Karachi University. For two years he remained under training as a research scholar in the Institute of Islamic Culture Research, Karachi (Pakistan). He also studied Islamic Sciences at 'Mashhad' and 'Qum' (Iran) in 1975. Moulana S. Mohammad Hasan Rizavi went on a lecturing tour to England and delivered lectures on Islamic topics for three years at the Action Town Hall, London during the month of Muharrum on invitation from the Muhammadi Trust of U.K. He also gave lectures at the Mahfile-Khurasan. New York for a number of years. He has also delivered lectures at Manchester, Leeds, Birmingham, Dares-Salam, Mumbasa, Toronto and Vancouver, He has been delivering weekly lectures on Islamic Ethics at Mahfil-e-Khurasan, Karachi, for the last 12 years. At present he is Deputy Director of KHURASAN ISLAMIC RESEARCH CENTRE, KARACHI (PAKISTAN) and also a registered and recognised translator in the WORLD ORGANISATION FOR ISLAMIC SERVICES (WOFIS) and 'A Group of Muslim Brothers, Tehran, Iran.

قامَبِ رُجُمَةِ هذَا الجزو اَلسَّيِدِ مُحَرَّجَ مِسَن بضَوي وَضَعَ تَخْطِيعًا التَّرَجُةِ وَتَخْطِيعًا الْهَارِبُ وَلَسْرُونَ عَلَيْهَا وَلِلْجَهَمَا (مُعَلَّا وُمُعِلًا) وَلَسْرُونَ عَلَيْهَا وَلِلْجَهَمَا (مُعَلَّا وُمُعِلًا) السِّنْ يَجْ مُعَرِّرُضِ الْلِجَعَارَي

This part has been translated by:

### SAYYID MUHAMMAD HASAN RIZVI

The design of the book for its translation, the indexes, revisions explanatory remarks and other related works have been done by:

ASH-SHAYKH MUHAMMAD RIDA AL-JA'FARĪ

# IN THE NAME OF ALLAH, THE MOST COMPASSIONATE, THE MERCIFUL.

Praise belongs to Allāh, the Lord of all beings;
the Most Compassionate, the Merciful;
the Master of the Day of Judgment;
Thee only we serve, and to Thee alone we pray
for succour;
Guide us in the straight path;
the path of those whom Thou hast blessed,
who are immune from Thy wrath
and have never gone astray.

\* \* \* \*

O Allāh! send your blessings to the head of your messengers and the last of your prophets Muḥammad, and his pure and cleansed progeny.

Also send your blessings to all your prophets and envoys.





KHURASAN ISLAMIC RESEARCH CENTRE C-10/12, GULBURG, FEDERAL''B''AREA, KARACHI.

Printed by

Sh. Shaukat Ali Printers, Karachi

for Asad Printing Agency, Karachi.

### TRANSLITERATION

### ARABIC LETTERS

| Symbol      | Transliteration | Symbol | Tra  | nsliteration                           |
|-------------|-----------------|--------|------|----------------------------------------|
|             | ,               | ك      |      | k                                      |
| ب           | b               | J      |      | 1                                      |
| ت           | t               |        |      | m                                      |
| ث           | th              | ن      |      | n                                      |
| 7           | j               |        |      | h                                      |
| د<br>د<br>خ | <b>þ</b>        | 9.     |      | w                                      |
| ÷           | kh              |        |      | y                                      |
| ی           | d               | ي<br>ة |      | ah; at (construct                      |
| ذ           | dh              |        |      | state)                                 |
|             | r               | ال     |      | article al- and 'l<br>(even before the |
| ز           | Z               |        |      | antepalatals)                          |
| س           | 8               |        |      |                                        |
|             | sh              | L      | ong  | Vowels                                 |
| ص           | 8               |        | ای   | ā                                      |
| ض           | <b>d</b>        |        | ,    | ů                                      |
| ط           | t               |        | ي    | i                                      |
| ظ           | 7               |        |      |                                        |
| 3           |                 | S      | hort | Vowels                                 |
| غ           | gh              |        | _    | a                                      |
| ف           | f               |        | ·    | u                                      |
| ق           | q               |        | 7    | i                                      |

### CONTENTS

| Page                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| FOREWORD                                                                             |
| In Arabic                                                                            |
| English translation                                                                  |
| CAUTION                                                                              |
| A CHRONOLOGICAL LIST OF THE HOLY PROPHET, HIS DAUGHTER AND THE TWELVE HOLY IMAMS(30) |
| LIST OF TECHNICAL TERMS AND SPECIAL SIGNS USED IN THE TRADITIONS(33                  |
| THE BOOK OF EXCELLENCE OF KNOWLEDGE71                                                |
| 1. THE NECESSITY OF KNOWLEDGE, THE OBLIGATION OF ITS QUEST AND ITS INCITEMENT        |
| 2. PROPERTY AND SIGNIFICANCE OF KNOWLEDGE AND THE EMINANCE OF THE LEARNED            |
| 3. CATEGORIES OF THE PEOPLE82                                                        |
| 4. THE DIVINE REWARDS FOR THE LEARNED AND THE LEARNERS                               |
| 5. ATTRIBUTES OF THE LEARNED SCHO'LARS89                                             |
| 6. RIGHTS ANI PRIVILEGES OF A LEARNED SCHOLAR 93                                     |
| 7. THE PASSING AWAY OF THE SCHOLARS94                                                |
| 8. THE COMPANY OF THE LEATNED AND HAVING ASSOCIATION WITH THEM                       |
| 9. ASKING QUESTIONS AND INTERCHANGING WITH A LEARNED SCHOLAR99                       |
| 10 DEFUSION OF KNOWLEDGE 103                                                         |

| 11. | NOT TO SPEAK WITHOUT KNOWLEDGE                                                                                                                                                                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12. | ACTING WITHOUT KNOWLEDGE                                                                                                                                                                                     |
| 13. | APPLICATION AND USE OF KNOWLEDGE111                                                                                                                                                                          |
| 14. | ONE WHO LIVES BY AND IS PROUD OF HIS KNOWLEDGE116                                                                                                                                                            |
| 15. | ACCOUNTABILITY OF THE LEARNED (BEFORE ALLÄH) AND ITS SEVERITY                                                                                                                                                |
| 16. | MISCELLANEOUS TRADITIONS                                                                                                                                                                                     |
| 17. | QUOTING BOOKS AND THE TRADITION. SIGNIFICANCE OF WRITING AND ADHERING TO THE BOOKS                                                                                                                           |
| 18. | BLIND FOLLOWING                                                                                                                                                                                              |
| 19. | INNOVATIONS, OPINION AND GUESS WORK – DERIVING CONCLUSION ON THE BASIS OF SIMILARITIES, SEMBLENCES, AND APPEARANCES (IN RELIGION)                                                                            |
| 20. | TAKING (EVERY CASE) BACK TO THE QUR'AN AND AS-SUNNAH. VERILY, THERE IS NOTHING FROM WHAT IS LAWFUL AND WHAT IS UNLAWFUL AND WHAT IS NEEDED BY THE MANKIND, BUT THE BOOK (OF ALLAH) AND AS-SUNNAH INCLUDES IT |
| 21. | CONFLICTING TRADITION                                                                                                                                                                                        |
| 22. | TAKING HOLD OF AS-SUNNAH AND THE EVIDENCES FROM THE BOOK OF ALLÄH                                                                                                                                            |
| IND | EX I                                                                                                                                                                                                         |
| IND | EX II                                                                                                                                                                                                        |
| IND | EX III                                                                                                                                                                                                       |

تفسرير

**FOREWORD** 

-!-

كانت أمنيه تجيش بها صدورنا بأقوى ما تجيش به الصدور ، و نحمدالله على أن وفقنا لان نخطو أولى الخطوات لتحقيقها . . .

ان من اعزامانينا و احلى آمالنا و اخلص اهدافنا و اصدقها ، آن نوفق لنقل امهات التراث الاسلامي الاصيل المروى عن اثمه اهل البيت (عليهم السلام) ، و عن طريقهم عن النبي (صلى الله عليه و آله و سلم) ، الى لغات تمكن غير العربي من الاستفاده و الاستزاده ، و تفتح امامه ابوابا و اسعه على هذا العالم الزاخر و الغيض المتدفق ، و تعينه على ان يواجه بنفسه ثاني المصادر الاصيله و الصحيحه \_بعد القران الكريم \_لفهم الاسلام في صورته الصحيحه ، عقيده و شريعه ، تاريخا و سيرا ، خلقا و سلوكا ، احكام عبادات و قوانين معاش و تجاره ، منها جا فرديا و انظمه بيت و اسره و مجتمع . . . تعتج تلك الابواب ، المغلقه \_ بكل أسف \_ على من لا يحسن اللغه العربيه و لا يفقه النصوص في لغتها العربيه .

و ان من أهم هذا التراث كتاب (الكافي) تاليف الشيخ ابى جعفر محمد بن يعقوب الكليني الرازى ( - ٣٢٩ / ٣٢٩ ) ، وقد أغنتنا المقدمه التى جائت في فاتحه الكتاب عن التعريف به و بموافه العظيم و قيمته الدينيه و المركز الذى يحتله في جمله ما وصل الينا من تراث اعمه اهل البيت (عليهم السلام).

### - 1 -

و نحمدالله سبحانه على أن هذه المحاوله لترجمه (الكافى) الى الانجليزية قد نجعت و نجزت و قد تم منها ترجمه (كتاب العقل و الجهل) و طبع و نشر من قبل و الان تم ، و لله الحمد ، ترجمه (كتاب فضل العلم) ثانى كتب (اصول الكافى) جدنا كل ما نملك \_ بحول الله و قوته \_ لتحقيقها و انجازها . فكم من خطوه خطوناها ثم بدالنا ال فيها نقصا و لو بعض النقص فنتدارك ، و كم صيغه وضعناها ثم وجدنا ان غيرها قد يكون فيها نقصا و لو بعض النقص فنتدارك ، و كم صيغه وضعناها ثم وجدنا ان غيرها قد يكون هو الصحيح ، او الاصح او الاكمل فنستبدله بها و هكذا الى ان اتخذت شكلها الحاضر ، و تأكدنا فى حدود ما وسعنا من صحه الترجمه ، و امانه النقل و سلامه التعبير ، و استعنا فى ذلك بكل من امكنتنا الاستعانه به ، سواء أكان فى سلامه لغه الترجمه ، ام فى عرضها على النص العربى و التأكد من صدق النقل و امانه التحويل .

و لا ندعى الكمال فى ذلك. و كل ما قمنا به ، و نحمد الله على انجازه ، أننا خطونا الخطوه الاولى ، و نحن واثقون بأنها ستتعقبها خطوات \_ منا أو من غيرنا \_ تصحح فيها الاخطاء، و يتكامل فيها التعبير ، و تصدق الترجمه ، و يسلم النقل اكثر فاكثر.

و قد ارتأینا أن نسرع الی طبع و نشر كل ما أنجزنا ترجمته و سنصدره تباعا بصوره اجزاء صغار ذات صفحات محدوده ، الی أن تكمل ترجمه كل جزء من اجزاء (الكافی) و يكمل طبعه ، و حينئذ ستنضم هذه الاجزاء بعضها الی البعض الاخر فتكون وحدات تمثل كل وحده ترجمه كامله لجزء من اجزاء الكتاب . و قد ارفقنا بالترجمه الانجليزيه ، النص العربی للكتاب بصورته الكامله ، فوضعنا منه فی أعلی كل صفحه قدر ما يطابق الترجمه التی أدرجت فی تلک الصفحه .

و لا بد لنا من التأكيد على أن كتاب (الكافى) و ان آمنا و آمن معنا ، بقيمته العلميه و قداسته المذهبيه و مركز موالفه العالى من الثقه و الاعتماد ، كل من درس الكافى و موالفه و مركزه من التراث الاسلامى الرفيع ـ و نحن موامنون بهذا أعمق الايمان \_ اقول : لا بد لنا من التاكيد على ان (الكافى ) لا تتساوى احاديثه و ليست اسانيد رواياته و لا رواه احاديثه متساوين فى الوثاقه و الصدق ولا يجرى عليهم كلهم حكم واحد .

و نظره واحده في كتاب (مرآه العقول) ـ الدى هو شرح للكافي ـ للعلامه الكبير المجلسي محمد باقر (١٥٣٧ ـ ١١١١ه) و هو من أبرز علما الحديث و من اخلصهم للكتاب و موافقه العظيم و أشدهم ايمانا واعتقادا ، ووثوقا و اعتمادا لتكشف للدارس هذه النقطه التي لم نرد أن نستعرضها الا باشاره مجمله نواكد عليها دون الدخول في التغاصيل.

و لهذا السب و غيره احتفظنا بأسانيد الاحاديث كامله ، كما جائت في النص الاصلى ، لم نحذف منها شيئا ، لا أصل السند و لا حلقه من حلقاته . فلا بد للكشف عن حال سند أى حديث من الرجوع الى كتب الرجال التى تشرح حال الراوى و تبيى مركزه الدينى و الخلقى و تقيمه فيما يروى و يحدث .

و نو كد ثانيا ، على أن استخلاص أيه عقيده دينيه او مذهبيه ، او رأى فقهى من هذه الاحاديث لا يصح و لا يتم الا بعد عرض الروايات \_ بأسانيدها \_ على كتب الرجال ، و بعد عرض بعضها على البعض الاخر ، و بعد استعراض النصوص التي جائت في مصادر أخرى و تحكيم القرآن الكريم في ذلك ، والاهم من هذا كله الاحتكام الى قواعد و أسس وضعها العلما و المختصون ، و التي لا يستغنى عنها في هذا المجال بأ ي حال .

اذن لا بد للباحث من الرجوع الى كتب العقيدة و الكلام ، او الرجوع الى كتب الفقة و الشريعة ، الكتب التى تعنى بالناحية الاستدلالية و تقيم الحجة على أى مبدأ عقدى او رأى فقهى ، ان اراد الباحث لبحوثة و دراساته ان تكون منهجيه و للنتائج التى ينتهى اليها ان تكون سليمة صحيحة موثوقا بها ، ترضى ضعيرة العلمى و تلزم غيرة و تضطره الى الاخذ بها .

و هذه نقطه أغفلها \_بعمد أو بغير عمد \_كثير من الباحثين ، ننبه عليها هناكي لا ينزلق غيسرهم الى المنحدر الذى انزلقوا اليه و لا يقع فى الاخطاء التى وقعوا فيها . و لاعتبارات شتى لم نشأ ان نثقل الكتاب بالهوامش و الشروح ، الا ما وجداه

ضروريا الى حد نشذ معه عن هذا المبدأ الذى اتخذناه حينما عزمنا على تسرجمه الكتاب و نشره.

- t -

راعينا الصيغه الاسلاميه و النطق العربي للاعلام و الاسماء التي وردت في الاحاديث و لم نكتف في الترجمه بصيغها كما جاءت في العهدين، ف (موسى ، عيسى ، مريسم ، جبريل ، . ) قد ضبطناها في الترجمه حسب النطق الاسلامي ، خاصه الاعلام التي جاءت في القرآن الكريم ، و وضعنا صيغتها (البايبليه ) بين قوسين .

و الذى دعاناً الى هذا حرصنا ، أشد الحرص على الاحتفاظ بالطابع الاسلامى الاصيل حتى فى الاعلام و الاسماء ، و الظهور بمظهر الاصاله ، و الابتعاد \_ عس التبعيه و الذيليه و لو كانت فى النطق و التعبير . . .

- a -

وضعنا في مفتتح كل جزء جدولين :

۱ — جدول يعطى معلومات عامه مجدوله عن النبى الاكرم (صلى الله عليه و آله و سلم) و الصديقة الطاهرة فاطمه الزهراء (عليها السلام) و الاثمة الاثنى عشر (عليهم السلام) و لكل واحد من هوالاء رقم يخصه حسب تسلسلهم.

و نستعین بهذا الجدول على تفسیر التعابیر المبهمه \_ و لو لغیر المختصین \_ التی ترد فی ضمن روایه الحدیث .

۲ — جدول يحتوى على رموز وضعناها لمصطلحات فى روايه الحديث يستعملها علماء الحديث ، و نشرح فى هذا الفهرس ايضا بعض تلك المصطلحات التى لم نجد لــه صعف مختصره فى الانجليزيه ، فنشرح ذلك المصطلح هنا ، و حينما يأتى فى موضعه نذكره بنصه العربى و لكن بالكتابه اللاتينيه .

راجع \_ مثلا \_ (رفعه ) في هذا الفهرس: و الحقنا بكل جزء فهارس ثلاثه :

۱ - فهرس لمن رویت عنهم احادیث الجزئ، من النبی (صلی الله علیه و آله و سلم) و الاثمه (علیهم السلام) یبدأ برقم یطابق الرقم الذی یحمله النبی ، اوالاما م
 (18)

العروى عنه في الجدول الذي سبق و أن أشرنا اليه ، يلى ذلك التعبير الوارد في الحديث، و بعده ارقام الاحاديث التي رويت عنه .

مثلا : جاء في فهرس هذا الجرء:

(٧) \_ابوجعفر ، ٢٩ ، ٥٣ . . . الخ

فان رقم (٧) الوارد قبل الاسم (ابوجعفر) يشير الى أن المروى عنه انما هو الامام ابوجعفر محمد بن على الباقر (عليهما السلام) الذي يحمل هذا الرقم في الجدول المذكور، والارقام بعد الاسم، انما هي ارقام احاديث الكتاب (حسب تسلسلها) التي رويت عنه، فقد روى عنه الحديث التاسع والاربعون، والثالث والخمسون . . . و هكذا .

۲ فهرس للاعلام (اسماء الاشخاص) تلى كل اسم أرقام التسلسل للاحاديث التى
 جاء فيها ذكره . و قد اكتفينا بالاعلام التى جاءت فى متون الاحاديث و اغفلنا اسماء الرواه.

٣ فهرس لاعلام الإماكن ، و اسماء القبائل و الطوائف، و المذاهب، واسماء الكتب.

### \* \* \* \*

و بعد فالله سبحانه هو الذى نستعين به ، و نتوكل عليه ، و نستهديه ، و نستمد منه أن يوفقنا لاكمال ما بدأنا ، و يسددنا لانجاز ما عزمنا عليه ، انه ولى التوفيق ، و هو سبحانه نعم المولى و نعم النصير .

المواسسه العالميه للخدمات الاسلاميه (لجنه التأليف و الترجمه والنشر) طهران \_ ايران

1794/11/71

1944/10/14

كانت امنيه تجيش بها صدورنا بأقوى ما تجيش به الصدور ، و نحمدالله على ان وفقنا لان نخطو اولى الخطوات لتحقيقها . . .

ان من اعزامانينا و احلى آمالنا و اخلص اهدافنا و اصدقها ، آن نوفق لنقل أمهات التراث الاسلامي الاصيل المروى عن ائمه اهل البيت (عليهم السلام) ، و عن طريقهم عن التبي (صلى الله عليه و آله و سلم) ، الى لغات تمكن غير العربي من الاستفاده و الاستزاده ، و تفتح امامه ابوابا و اسعه على هذا العالم الزاخر و الفيض المتدفق ، و تعينه على ان يواجه بنفسه ثاني المصادر الاصيله و الصحيحه \_بعد القران الكريم \_لفهم الاسلام في صورته الصحيحه ، عقيده و شريعه ، تاريخا و سيرا ، خلقا و سلوكا ، احكام عبادات و قوانين معاش و تجاره ، منها جا فرديا و انظمه بيت و اسره و مجتمع . . . تعتح تلك الابواب ، المغلقه \_ بكل أسف \_ على من لا يحسن اللغه العربيه و لا يفقه النصوص في لغتها الاصليه .

(15)

In our continuous effort to propagate Islam through our numerous publications, we have persistently endeavoured to include amongst our publications translations of the most important reference books recognized by the Shi'ah. To be able to publish such key books in the Shi'ah heritage in foreign languages not only gives us great pleasure and pride but conforms very well with our wishes and our sincere objectives. No doubt non-Arabic-speaking researchers will now have better access to the true Islamic heritage, since such books contain the aḥādīth (traditions) of the holy Imāms (peace be upon them) and the Holy Prophet (peace be upon him and his progeny). Moreover, these books constitute the second source — the holy Qur'an being the first — whereby one may obtain a better understanding of Islamic beliefs, jurisprudence, history, biographies, morals and behaviour, laws pertaining to worship, business, considerations for the individual, family and society, etc.

One of the important books in question is al-Kāfî whose author was ash-Shaykh Abū Ja'far Muḥammd ibn Ya'qūb al-Kulayni ar-Rāzī (d.328/329 = 940/941). We do not need to introduce either the book or its author since the preface (in Part One) takes care of that and also shows the religious significance and the status of this book in our heritage, namely the heritage transmitted to us through Ahlu'l-bayt (the Household of the Holy Prophet - p.b.u.t.)

– 2 –

We express our gratitude to Allah, the Almighty, for being able to commence the translation of al-Kāfi into English. So far, the translation of the section pertaining to "Reason and Ignorance" (al-'aql wa'l-jahl) has been already Completed and published. Now, the translation of the second part of Uṣūl al-Kāfi pertaining to "Excellence of Knowledge" has been also completed by the will of Allah. It is a matter of fact that we have had to utilize all the means at our disposal and rely on Allah's unlimited strength in order to accomplish this translation. Indeed, we have had to do a lot of screening before deciding upon this version. Furthermore, we made every possible effort to ensure that the translation was satisfactory and acceptable as regards accuracy and grammer.

We do not wish to claim perfection in this humble effort to translate this book al-Kāfi. Nevertheless, we have taken the first step and we are confident that subsequent steps will be taken, either by us or by somebody else, both to remove any errors and to perfect the translation so that exactness in the translation process is improved.

We have decided to speed up the printing and publication of this translated section of al-Kāfī. The other sections, it is hoped, will be published in due course on one-by-one basis; this process will be continued untill all the sections of al-Kāfī have been translated and published.

You will note that we have also included along with the English translation, the complete original Arabic version, this being placed at the top of each page with the corresponding English translation below.

Along with all those who study it, we believe that al-Kāfi is of such a high status as a source of religious knowledge and so sacred in the Shi'ah circles that the author may be considered highly honest and highly reliable. However, we should emphasize that neither are the ahadith (traditions) equal in value and significance nor are the chains of the ascriptions of al-Kāfi's traditions nor the supporters of the authorities on which its traditions are based equal in terms of reliability and credibility and one can in no way regard them as equally dependable. A glance at the book entitled Mir'ātu'l-'uqūl (Reflection of the Minds) will reveal this very point to the researcher in more detail. Mir'ātul-'uqūl is an explanatory book to al-Kāfī and comes from the pen of the great scholar Muhammad Baqir al-Majlisi (1037/ 1628 - 1111/1700) who was one of the prominent scholars of hadith (tradition) and among the most loyal and faithful to the book of (al-Kāfī) and its great author, and among those who have been most confident in and have relied greatly on al-Kulayni and his traditions.

Because of this - that is, the question of unequal credibility of the ahadith, narrations and narrators - and for the sake of completeness we have retained the complete chain of narration of the ahādīth as in the original Arabic text. We have neither omitted any chain for any hadith, nor neglected the links in the chain of narration. In order to reveal the credibility, or otherwise, of the chain of narration for a particular hadith, one must refer to (special) books dealing with the biography and the religious and moral status of the narrator/s; such books also carry an appraisal of what the narrator transmits and relates. We would like to re-emphasize that the inference of any religious or ritual doctrine or any law pertaining to jurisprudence from these ahadith is a long process. To start with, the researcher must refer the narrations along with their supporting chain of narration to the special biographical books referred to above. The narrations must be cross-checked against one another. Later on the researcher must consider all other declarations and citations on the same topic from other references and then use the holy Qur'an as the arbitrator.

Of great importance still, one has to abide by the convention laid down by the specialists in these matters, which conventions can never be ignored.

Therefore, the researcher must go back either to the doctrinal and theological ('ilmu'l-kalām') books or to the books of jurisprudence and legislation, that is, those books which cover the ways of demonstration and evaluation of the various proofs and evidence used to substantiate any principle of belief or jurisprudence. This is the approach to be adopted if one wants his research to be systematic and if one wants the results to be sound, accurate and reliable, thus satisfying his scientific conscience and persuading others to honour and follow such methods.

This point has been ignored — intentionally or otherwise — by many researchers and we are stressing it here in order that other researchers should neither make the same mistake of ignoring it nor suffer from the same delusion.

We have also, for several reasons, refrained from introducing unnecessary explanatory notes, except where it was absolutely necessary, so as to remain true to our original aim of merely translating and publishing the book.

### - 4 -

In the translation we have retained the Islamic format and Arabic pronunciation of the names and proper nouns encountered in various aḥādīth. We were not entirely satisfied with the Biblical equivalents, but, instead, retained the Islamic articulations in the text, following each proper noun or name (especially those mentioned in the holy Qur'ān) like Mūsā (Moses), 'Īsā (Jesus), Maryam (Mary), Jibril (Gabriel)... with its Biblical equivalent in parentheses.

We took this measure because we strongly believe in preserving the original Islamic character even with respect to names and proper nouns. We believe in originality even when it comes to appearances, and we shall completely avoid imitation and copying even if it is merely as regards pronunciation and expression. We have included two tables at the beginning of each section:-

1. A chronological list of the Holy Prophet, his daughter and the twelve Holy Imams, giving general particulars and information in tabular form about the Holy Prophet, his daughter Fatimah az-Zahra' and the twelve Holy Imams (peace be upon all of them). For each of them we have assigned a number according to their sequence.

It is hoped that this table will help the reader — even the non-speacialist — to understand some important expressions encountered in the chains of narration of each hadith (tradition).

2. The Index containing symbols for terminology, commonly encountered in the process of narration of hadith. We have introduced these because scholars of hadith often use them. In this index we have also explained some of those terminologies for which no simple English equivalent can be found. We have explained such terminology in the index and when it appears in the text. We also mention the Arabic text in the Latinized form: e.g. "rafa'ahu" — (see List of technical terms and special signs used in the traditions).

Furthermore, we have included three indexes at the end of each section:-

a) The first index lists the originators of the ahādith to be found in that section — the Holy Prophet and the Imams.

It begins with a number corresponding to the serial number of the originator of the *hadith*, the originator being the Prophet or one of the Imams. The serial number has already been assigned in the table at the beginning of the section.

After the number, the form of the name used in the hadith appears.

After that, the serial number/s of aḥādīth related to the originator is/are listed. For example, in the first index of this section: (7) — Abū Ja'far: 49, 53, etc.

The number (7) preceding the name (Abū Ja'far) indicates that the originator is Imām Abū Ja'far Muḥammad ibn 'Alī al-Bāqir (p.b.u.t.) who was assigned with this number in the table at the beginning of the section. The number following the name is the serial number of the aḥādīth in the book (or section) related to him, e.g., the 49th and the 53rd hadith are related to him, etc.

- b) Index of the names of key personalities. Following each name the serial numbers of aḥādīth in which such a name appears are cited. We were content with citing only those names that appeared in the texts of the aḥādīth proper and ignored the names of narrators.
- c) Index of key places, names of tribes, families, sects and books.

Finally, it is Allah, the Almighty, from Whom we seek help and guidance and upon Whom we rely for the success of our efforts. Moreover, we pray that He may pave the way for us to complete what we have commenced and to guide our steps, so that we may achieve what we have set out to do. We firmly believe that He is the Reconciliator and that He is the best Guide and the best Artisan.

World Organization for Islamic Services (WOFIS)

(Board of Writing, Translation and Publication)

Tehran – Iran. 21/11/1398 24/10/1978

- 1) Caution
- A Chronological List of the Holy Prophet, his Daughter and the Twelve Holy Imams.
- 3) List of Technical Terms and Special Signs used in the Traditions.

### CAUTION

- I Wherever the author (al-Kulayni) says in the book of al-Kāfi
  "A group of our associates," quoting from Ahmad ibn Muhammad
  ibn 'Īsā, the Group here means the following five persons:-
  - 1. Abu Ja'far Muhammad ibn Yahya al-'Attar al-Qummi;
  - 2. 'Ali ibn Mūsā ibn Ja'far al-Kamandāni;
  - 3. Abu Sulayman Dawud ibn Kawrah al-Qummi;
  - 4. Abu 'Ali Ahmad ibn Idris ibn Ahmad al-Ash'ari al-Qummi;
  - 5. Abu'l-Hasan 'Ali ibn Ibrahim ibn Hashim al-Qummi.
- II Wherever the author (al-Kulayni) says in the book of al-Kāfi "A group of our associates," quoting from Ahmad ibn Muhammad ibn Khālid al-Barqi, the Group here means the following four persons:-
  - 1. Abu'l-Hasan 'Ali ibn Ibrahim ibn Hashim al-Qummi;
  - 2. Muḥammad ibn 'Abdullah ibn Udhaynah;
  - 3. Ahmad ibn 'Abdullah ibn Umayyah;
  - 4. 'Ali ibn al-Husayn as-Sa'd Abadi;
- III Wherever the author (al-Kulayni) says in the book of al-Kāfi "A group of our associates," quoting from Sahl ibn Ziyad, the Group here means the following four persons:-
  - Abu'l-Ḥasan 'Ali ibn Muḥammad ibn Ibrāhim ibn Aban ar-Rāzi, who is renowned with 'Allān al-Kulayni;
  - Abu'l-Ḥusayn Muḥammad ibn Abi 'Abdillāh Ja'far ibn Muḥammad ibn 'Awn al-Asadi al-Kūfi, resident of Ray;
  - 3. Muhammad ibn al-Husayn ibn Farrûkh aş-Şaffâr al-Qummî;
  - Muḥammad ibn 'Aqil al-Kulayni;
- IV Wherever the author (al-Kulayni) says in the book of al-Kāfī "A group of our associates," quoting from Ja'far ibn Muḥammad who quoted from al-Ḥasan ibn 'Ali ibn Faḍḍāl, one of them is, Abu 'Abdillāh al-Ḥusayn ibn Muḥammad ibn 'Imrān ibn Abi Bakr al-Ash'arī al-Qummī.

# A CHRONOLOGICAL LIST OF

# THE HOLY PROPHET, HIS DAUGHTER AND THE TWELVE HOLY IMÂMS

NOTE: Where there are differences of opinion on the dates of birth or death, the most popular view has been quoted.

| Deimin Agents           | The Last Abert Quine Prophet of AND                              | Ome Abhi                                                                                 | le lain Abe'l-Heam,<br>Abe'l-Heam                                                     | 2rd lanes Abis Mahama              | Set hain Abi 'Abara                                                        | 4th Imim Abi Muhama                                        |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 1                       | Multament                                                        | 1.                                                                                       | ¥.                                                                                    | 1                                  | a dileasys                                                                 | 7.                                                         |
| Ne y                    | Abdullah.                                                        | Muhamand                                                                                 | Abi Taib                                                                              | 'n                                 | ž.                                                                         | al-Hessyn                                                  |
| Title<br>(Laqub)        | Rasilo'1-Lāh,<br>Nabiyu'1-Lāh,<br>as-Nabi.                       | sz-Zahri',<br>zs-Siddiqah,<br>al-Betül,<br>Sayyidatu'n-Nisa'.                            | Amir al-mu'minin,<br>al-Wai,<br>al-Murtajii.<br>(Ḥaydar)                              | al-Mujtabů,<br>as-Sibţ (al-Akbar)  | Sayyidu'sh-Shuhadi',<br>as-Sibt (al-Agghar)                                | Zaynu'l-'Ābidīn,<br>Sayyidu's-Sājidīn,<br>as-Sajjād.       |
| Date of Birth           | 17the Rabi' I, in the<br>Year of the Elephant.<br>(25.8.570 AD). | 20th Jumidi II, in the fifth Year after the declaration of the Prophethood. (2.1.615 AD) | 13th Rajab, 10 Years<br>before the declaration<br>of the Prophethood.<br>(25.5.60 AD) | 15th Ramadán, 3 AH<br>(1.3.625 AD) | Sayyida'sh-Shuhada', 3rd Sha'bia, 4 AH<br>na-Shej (ni-Agghar) (8.1.626 AD) | 5th Sha'biin, 38 AH<br>(6.1.659 AD)                        |
| Date of Death           | 28th Şafır, 11 AH<br>(25.5.632 AD)                               | 3rd Jumādā II, 11 AH<br>(26.8.632 AD)                                                    | 21st Ramadān, 40 AH<br>(28_J.661 AD)                                                  | 7th Şafar, 50 AH<br>(6.3.670 AD)   | 10th Muharram, 61 AH<br>(10.10.680 AD)                                     | 25th Muharram, 94/95 AH Poison<br>(31.10.712/20.10.713 AD) |
| Martyred by<br>means of | Natural                                                          | Injured                                                                                  | Sword - while<br>he was engaged<br>in prayers.                                        | Poison                             | Sword - in the<br>Battle of 'Ashura.                                       | Poison                                                     |
| Place of<br>Burial      | Holy Medina,<br>al-Munawwarah,<br>Saudi Arabia.                  | :                                                                                        | Holy an-Najaf,<br>al-Ashraf, Iraq.                                                    | Holy Medina,<br>Saudi Arabia.      | Holy Karbalë<br>(at-Țaff), Iraq.                                           | Holy Medina,<br>Saudi Arabia.                              |

| Holy Medina,<br>Saudi Arabia.            |                                        | Hoty al-Kāzimiyyah,<br>Iraq.                             | Holy Mash'had<br>(Țus - Khurăsân),<br>Iran.   | Holy al-Kāṣimiyyah,<br>Iraq.               | Holy Samarra'<br>(Surra-man-ra'ā),<br>Iraq. |                                       | 1<br>1<br>1                                                                    |
|------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| Poison                                   |                                        |                                                          |                                               |                                            |                                             | ·                                     | :                                                                              |
| 7th Dhi'thijish, 114 AH<br>(28.1.733 AD) | 25th Shawwil, 148 AH<br>(14.12.765 AD) | 25th Rajab, 183 AH<br>(1.9.799 AD)                       | 17th Şafar, 203 AH<br>(24.8.818 AD)           | 30th Dhi'lqi'dah, 220 AH<br>(25.11.835 AD) | 3rd Rajab, 254 AH<br>(28.6.868 AD)          | 8th Rabi: I, 260 AH<br>(1.1.874 AD)   | Still alive but in occultation.                                                |
| 3rd Şafar, 57 AH<br>(16.12.676 AD)       | 17th Rabi' I, 83.AH<br>(20.4.702 AD)   | 7th Şafır, 129 AH<br>(28.10.746 AD)                      | 11th Dhi'l-qi'dah, 148<br>AH - (29.12.765 AD) | 10th Rajab, 195 AH<br>(8.4.811 AD)         | 2nd Rajab, 212 AH<br>(27.9.827 AD)          | 8th Rabi' II, 232 AH<br>(3.12.846 AD) | 15th Sha'bān, 255 AH<br>(29.7.869 AD)                                          |
| al-Bāqir                                 | pibis-je                               | al-Kāpim,<br>al-'Abd aş-Şālih.                           | ar-Ridā                                       | at-Taqi,<br>al-Jawād                       | an-Naqi,<br>al-Hādī.                        | al-'Askari                            | a-Mahdi, al-Qa'im,<br>al-Ḥujjah, al-Ghā'ib,<br>Ṣāḥibu'z-Zamān,<br>Ṣāḥbu't-Amr. |
| .vii                                     | Muḥammad                               | Jefar                                                    | Mūsā                                          | JV.                                        | Muhammad                                    | Įγ.                                   | al-Hasan                                                                       |
| Muḥammad                                 | Ja'far                                 | Müsä                                                     | ijV.                                          | Muḥammad                                   | JV.                                         | al-Hasan                              | Muhammad                                                                       |
| Abū Ja'far                               | Abū 'Abdillāh,<br>Abū Mūsā             | Abu'l-Ḥasan<br>(al-Awwel =<br>The First),<br>Abū Ibrāhīm | Abu'l-Ḥasan<br>(ath-Thāni=<br>The Second)     | Abù Ja'far<br>(ath-Thàni =<br>The Second)  | Abu'l-Ḥasan<br>(ath-Thālith<br>= The Third) | Abū Muḥammad                          | Abu'l-Qisim                                                                    |
| Sth Imam                                 | 6th Imam                               | 7th Imim                                                 | 8th Imam                                      | 9th Imam                                   | 10th Imam                                   | 11th Imiam                            | 12th Imam                                                                      |
| 7.                                       | œi                                     | 6                                                        | 0                                             | i                                          | 12.                                         | 13.                                   | ₹                                                                              |

### UŞŪL AL-KĀFĪ



The Book of EXCELLENCE OF KNOWLEDGE

### LIST OF

### Technical terms and special signs used in the Traditions.

= means informed us or told to us.

= means narrated to us.

= means related or reported to us.

= means that a narrator mentions the name/s
of person/s from whom he narrated, but
the later narrator/s omit his/their names.

(\_) = عن = means "quoted from," signified by the sign (\_).

مرسلا – ارسله = means quoting from the Prophet or Imam without describing the linking sources between the narrator and the Prophet or Imam.

= means starting of the new chain of narration.

= means peace be upon him and his progeny (p.b.u.h.a.h.p.)

عليه السلام = means peace be upon him/her (p.b.u.h.)



١

### ♦ (باب فرض العلم ووجوب طلبه والحث عليه )◊

١/٣٧ \_ أخبرنا على بن يعقوب ، عن علي بن إبر اهيم بن هاشم [عن أبيه ] عن الحسن ابن أبي الحسن الفارسي ، عن عبدالر حن بن زيد ، عن أبيه ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمُ قال : قال رسول الله عَلَيْكُمُ : طلب العلم فريضة على كل مسلم ، ألا إن الله يحب بغاة العلم العلم

In the Name of Allah, the Beneficent, the Merciful.

1

### CHAPTER ON

## THE NECESSITY OF KNOWLEDGE, THE OBLIGATION OF ITS QUEST AND ITS INCITEMENT

37-1. Muḥammad ibn Ya'qub has informed us (-) 'Ali ibn Ibrāhim ibn Hāshim (-) his father (-) al-Ḥasan ibn Abi'l-Ḥusayn al-Fārsi (-) 'Abd ar-Raḥmān ibn Zayd (-) his father (-) Abu 'Abdillāh (peace be upon him) as saying:

"The Messenger of Allah (peace be upon him and his progeny) has observed, 'To acquire knowledge is obligatory on every Muslim.

Lo! Allah loves those who have longing for knowledge."

٢/٣٨ \_ على بن يحيى ، عن على بن الحسين ، عن على بن عبدالله ، عن عيسى بن عبدالله العربي ، عن أبي عبدالله على قال : طلب العلم فريضة .

٣/٣٩ على بن إبراهيم ، عن على بن عيسى، عن يونس بن عبد الرحمن ، عن بعض أصحابه قال : سئل أبوالحسن عَلَيَكُ : هل يسع الناس ترك المسألة عمّا يحتاجون إليه ؟ فقال : لا .

• ٤/٤ - على بن على وغيره ، عن سهل بن ذياد و على بن يحيى ، عن أحمد بن على ابن عيس ابن عيس ، جيعاً ، عن ابن محبوب، عن هشام بنسالم ، عن أبي حزة ، عن أبي إسحاق السبيعي عمّن حد ثه قال: سمعت أمير المؤمنين يقول : أيّه النّاس اعلمو اأن كمال الدين طلب العلم والعمل به ، ألا وإن طلب العلم أوجب عليكم من طلب المال ، إن المال

. . . . . . .

38-2. Muḥammad ibn Yaḥya (-) Muḥammad ibn al-Ḥusayn (-) Muḥammad ibn 'Abdillāh (-) 'İsā ibn 'Abdillāh al-'Umary (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"To acquire knowledge is imperative."

39-3. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Muḥammad ibn 'Isā (-) Yūnus ibn 'Abd ar-Raḥmān (-) some of his associates as saying:

"It was asked of Abu'l-Ḥasan (p.b.u.h.) whether it is permissible for people not to ask questions on a subject which they must know. The Imam replied, 'Certainly not.'"

40-4. 'Alī ibn Muḥammad and others (-) Sahl ibn Ziyād \*and Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'Isā, both of them (-) Ibn Maḥbūb (-) Hishām ibn Sālim (-) Abī Ḥamzah (-) Abī Is'ḥāq as-Sabī'î (-) (unknown person) who narrated to him, as saying:

"I have (myself) heard Amir al-mu'minin, saying. 'O' people, you should know that the climax of religion is to acquire knowledge and to act upon it. Verily, acquisition of knowledge is more incumbent on you than the acquisition of wealth and money, since wealth and money already stand distributed and guaranteed (by Allāh). It

مقسوم مضمون لكم ، قد قسمه عادل بينكم ، و ضمنه و سيفي لكم ، والعلم مخزون عند أهله ، وقد أمرتم بطلبه من أهله فاطلبوه .

ا ٤ /٥ \_ عدَّة من أصحابنا ، عن أحمد بن عن البرقيّ ، عن يعقوب بن يزيد ، عن أبي عبد الله عن يعقوب بن يزيد ، عن أبي عبد الله رجل من أصحابنا رفعه قال : قال أبو عبد الله عَلَيْكُ : قال رسول الله عَلَيْكُ : طلب العلم فريضة .

وفي حديث آخر قال قال أبو عبدالله عَلَيْكُم : قال رسول الله عَلَيْنَ : طلب العلم فريضة على كل مسلم ألا وإن الله يحب عناة العلم .

has been so done by One Who is just. Wealth is destined to reach you, but the knowledge has been reserved only for those who are worthy of it. Hence you have been ordered (by Allāh) to acquire knowledge from those who really possess it. Do acquire it from such people.'

41-5. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad al-Barqi (-) Ya'qūb ibn Yazid (-) Abi 'Abdillāh, one of our associates (rafa'ahu) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"The Messenger of Allāh (p.b.u.h.a.h.p.) has observed, 'Acquiring knowledge is imperative.'

Another tradition says that Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) quoted the Messenger of Allāh (p.b.u.h.a.h.p.) as saying:

"Acquiring knowledge is imperative upon each and every Muslim. Beware, verily, Allah loves those who have longing for knowledge."

42-6. 'Ali ibn Muḥammad ibn 'Abdillāh (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) 'Uthmān ibn 'İsā (-) 'Ali ibn Abī Ḥamzah as saying: "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

'Acquire sound understanding of religion, since he who amongst you does not acquire it, is a (rustic) Bedouin (a'rābī) since Almighty

من لم يتفقُّه منكم في الدُّ ين فهوأعرابي الله يقول [ في كتابه ] : «ليتفقُّهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلّهم يحذرون (١) ،

٧٤٣ \_ الحسين بن عمد ، عن جعفر بن عمد ، عن القاسم بن الربيع ، عن مفضل ابن عمر قال : سمعت أبا عبدالله عَلَيْكُم يقول : عليكم بالتفقه في دين الله ولا تكونوا أعراباً فا ينه من لم يتفقه في دين الله لم ينظرالله إليه يوم القيامة ولم يزك له عملا .

ع ع / ٨ - على بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل بن در اج عن أبان بن تغلب ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم قال : لوددت أن أسحابي ضربت رؤوسهم بالسياط حتى يتفقهوا .

(١) التوبة ، ١٢٢/٩

Allah has said (in his holy Book [Qur'an]), 'They (a group of Muslims) may gain sound knowledge in religion and they may warn their folk when they returned to them, so that they may be aware.' "(at-Tawbah, 9:122)

43-7. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Ja'far ibn Muḥammad (-) al-Qāsim ibn ar-Rabī' (-) Mufaḍḍal ibn 'Umar as saying: "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

'It is an obligation on you to gain sound comprehensions of the religion of Allah and not to be like (rustic) Bedouin Arabs, since Allah on the Day of Judgment, will neither cast even a glance at nor will He purify the deeds of a person who has developed no understanding of the religion.'"

44-8. Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Jamīl ibn Darrāj (-) Abān ibn Taghlib (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"It will be to my liking if whip blows continue to be delivered on the heads of my companions (followers) till the time they acquire understanding (in religion)." و ٤/٩ \_ على بن عمر ، عن سهل بن زياد ، عن عمر بن عيسى ، عمر رواه ، عن أبي عبدالله عَنْ الله من الله وجل : جعلت فداك رجل عرف هذا الأمر ، لزم بيته ولم يتعر أف إلى أحد من إخوانه ؟ قال : فقال : كيف يتفقه هذا في دينه !؟.

۲

# ﴿ باب ﴾

# ين صفة العلم وفضله وفضل العلماء)ي

١/٤٦ - على بن الحسن وعلى بن على ، عن سهل بن زياد ، عن على بن عيسى ، عن عبدالله بنعبدالله الدهقان ، عن در ست الواسطى ، عن إبراهيم بن عبدالحميد ،

45-9. 'Ali ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) Muḥammad ibn 'Īsā (-) someone (unknown to the previous narrator) who narrated to him as saying:

"Someone asked Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) 'May my life be sacrificed for you, there is a person who knows all about this affair (of Imāmate), but he has confined himself to his house and has no contacts with his fellow brothers. (What do you say about such a person?) The Imām remarked, 'How can such a person have any knowledge and understanding of the religion?'"

2

#### CHAPTER ON

# PROPERTY AND SIGNIFICANCE OF KNOWLEDGE AND THE EMINENCE OF THE LEARNED.

46-1. Muḥammad ibn al-Ḥasan and 'Ali ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) Muḥammad ibn 'İsā (-) 'Ubaydillāh ibn 'Abdillāh عن أبي الحسن موسى غَلِبَكُمُ قال : دخل رسول الله عَلَيْقُ المسجد فا ذا جماعة قد أطافوا برجل فقال : ما هذا ؟ فقيل : علا مة فقال : وما العلامة ؟ فقالوا له : أعلم الناس بأنساب العرب ووقائعها ، وأيّام الجاهليّة ، والأشعار العربيّة ، قال : فقال النبي عَلَيْهُ : إنّاه عَلَيْهُ : داك علم لا يضر من جهله ، و لا ينفع من علمه ؛ ثم قال النبي عَلَيْهُ : إنّاما العلم ثلاثة : آية محكمة ، أوفر يضة عادلة ، أوسنّة قائمة ، وما خلاهن فهوفضل العلم ثلاثة : آية محكمة ، أوفر يضة عادلة ، أوسنّة قائمة ، وما خلاهن فهوفضل العلم ثلاثة : آية محكمة ، أوفر يضة عادلة ، أوسنّة قائمة ، وما خلاهن فهوفضل العلم ثلاثة : آية محكمة ، أوفر يضة عادلة ، أوسنّة قائمة ، وما خلاهن فهوفضل المختري ، عن عمر بن عبد الله عن أحد بن عمر بن عبسى ، عن عمر بن خالد ، عن أبي البختري ، عن أبى عبدالله عَلَيْكُمُ قال: إنّ العلما، ورثة الأنبيا، ، وذاك أنّ الأنبيا،

ad-Dihqan (-) Durust al-Wasiți (-) Ibrahim ibn 'Abd al-Ḥamid (-)

Abu'l-Ḥasan Musa (p.b.u.h.) as saying:

"Once the Messenger of Allah (Muḥammad — p.b.u.h.a.h.p.) while entering into the mosque saw a man surrounded by the people. The Prophet inquired about the man. He was informed that the man was an 'Allamah — a learned doctor. The Prophet inquired, 'What is an 'Allamah?' The people told the Prophet, 'Allamah is a person who of all the people knows most about Arab lineage, Arab battles, the days of ignorance (historical conditions prevailing before the coming of the Prophet Muḥammad (p.b.u.h.a.h.p.) and all about the Arab verses and Arab literature.' Hearing this the Prophet remarked:

'This precisely is the knowledge, the acquisition of which is neither of any profit nor is the non-acquisition of it of any loss.'

Then the Prophet added:

True knowledge is of three kinds. The first is the knowledge of the verses of Allāh which are precise and un-equivocal. The second is the knowledge of the obligations of equity and moderation. The third is the knowledge of as-Sunnah Islamic code (of musts and mustn'ts, imperatives and prohibitions). The rest is to excell or a surplus.'"

47-2. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'Isā (-) Muḥammad ibn Khālid (-) Abi'l-Bakhtarī (-) Abu 'Abdillāh

(p.b.u.h.) as saying:

"Scholars, the learned (in religion), are the heirs of the prophets,

لم يورثوا درهماً ولا ديناراً، وإنّما أورثوا أحاديث من أحاديثهم ، فمن أخذ بشي، مبها فقد أخذ حظ أوافراً ، فانظر وله علمكم هذا عمن تأخذونه ؟ فإن قينا أهل البيت في كل خلف عدولاً ينفون عنه تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين . وي كل خلف عدولاً ينفون عنه تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين . ٣/٤٨ \_ الحسين بن من ، عن معلى بن عن ، عن الحسن بن علي الوشا، ، عن حمّاد ابن عثمان ، عن أبي عبدالله عن أبي الفضل بن شاذان ، عن حمّاد بن عيسى ، عن ربعي بن عبدالله ، عن رجل ، عن أبي جعفر عَلَيْكُم قال : قال : الكمال كل الكمال كل الكمال

\* \* \* \* \* \* \*

since the prophets do not leave behind them any monetory legacy. But they leave behind them, the legacy of some of the aggregate of their traditions (aḥādith). (Since it is not proper for them to leave monetory legacy behind them for their followers, as being their guide.) He who has secured a share from the legacy of these traditions, has actually secured the lion's share. So you must look at the source from where these traditions has been taken. Verily, the source of these traditions is to be found in us — the worthy family of the Prophet Muḥammad (p.b.u.h.a.h.p.). Every one of us who comes after the other is an embodiment of justice who nullifies every distortion and deviation of the extremist (ghālī), erases every falsehood and cuts out the misinterpretations and misconstructions of the ignorant (in divine revelations)."

48-3. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) al-Ḥasan ibn 'Alī al-Washshā' (-) Ḥammād ibn 'Uthmān (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"When Allah wishes well of any person He endows him with the true understanding of religion."

49-4. Muḥammad ibn Ismā'il (-) Fadl ibn Shādhān (-) Ḥammād ibn 'Īsā (-) Rib'i ibn 'Abdillāh (-) a person (unknown) (-) Abū

 <sup>(</sup>Extremist - Ghālī is the one who elevates the status of the Prophet and the Imāms to the point of God-hood.)

النفق في الدين ، والصبر على النائبة وتقدير المعيشة .

• ٥ /٥- عرب بن يحيى، عن أحمد بن على بن عيسى ، عن عمر بن سنان ، عن إسماعيل ابن جابر عن أبي عبدالله عَلَيْ الله عن أبي عبدالله عَلَيْ قال : العلما، أمناه، والأتقياء حصون، والأوصياء سادة . وفرواية أخرى :

العلما. منار، والأتقياء حصون ، والأوصياء سادة

Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"To have true understanding of the religion, to be patient in adversities and to be balanced and well planned in ones economic dealings is an accomplishment of all accomplishments."

50-5. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) Muḥammad ibn Sinān (-) Ismā'il ibn Jābir (-) Abū 'Abdillāh as saying:

"The learned scholars are the custodians (of divine religion and of knowledge). The pious are its fortresses, and the vicegerents of the prophets (the Imāms) are the chiefs."

Another tradition to this tradition says: "The scholars (of religion) are the light houses, the pious are the fortresses and the vicegerents of the prophets are the chiefs."

51-6. Aḥmad ibn Idris (-) Muḥammad ibn Ḥassan (-) Idris ibn al-Ḥasan (-) Abi Is'ḥaq al-Kindi (-) Bashir ad-Dahhan (-) Abu 'Abdillah (p.b.u.h.) as saying:

"From amongst our companions (followers) he who has not developed any understanding of religion has no good to his share. O' Bashir, one who does not acquire sufficient knowledge of religion will have to depend on others (our opponents). And one who depends

إليهم أدخلوه في باب ضلالتهم وهو لا يعلم .

٢ • ٧ - على بن بن ، عن سهل بن زياد ، عن النوفلي ، عن السكوني ، عن أبي عبدالله عَلَيْهِ ، عن السكوني ، عن أبي عبدالله عَلَيْهِ ، عن آبائه قال : قال رسول الله عَلَيْهِ ؛ لا خير في العيش إلا لرجلين عالم مُطاع ، أو مستمع واع .

٣٥ / ٨ \_ على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ؛ و عمر بن يحيى ، عن أحد ابن عمر ، عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أب

؟ ه /٩\_ الحسين بن على ، عن أحد بن اسحاق ، عن سعدان بن مسلم ، عن معاوية ابن عمّاد قال : قلت لا بيعبدالله عَلَيْكُ : رجل راوية لحديثكم يبنُثُ ذلك في الناس

on them (regarding the knowledge of religion), they misguide him without knowing that he is misguided."

52-7. 'Ali ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) an-Nawfali (-) as-Sakkūni (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) (-) his forefathers (one after the other) till it reaches to 'Alī ibn Abī Ṭālib (p.b.u.h.) who said:

"The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) has observed, 'Except in the life of two categories of persons there is no good in the life of others. The first category is the 'learned scholars' whom people obey. The second is the category of the attentive listeners (of the discourses of these learned scholars).'"

53-8. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr \*and Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Sayf ibn 'Amirah (-) Abi Ḥamzah (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"The scholar who derives (spiritual) benefit from his knowledge is far better than seventy thousand devotees to Allāh."

54-9. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Aḥmad ibn Is'ḥāq (-) Su'dān ibn Muslim (-) Mu'āwiyāh ibn Ammār, as saying:

"I asked Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) about a person who quoted

www.drhasanrizvi.org

و يشدده في قلوبهم و قلوب شيعتكم ولعل عابداً من شيعتكم ليست له هذه الرواية أيّهما أفضل ؟ قال : الراوية لحديثنا يشد به قلوب شيعتنا أفضل من ألف عابد .

٣

# ﴿ باب أصناف الناس ﴾

• • / - علي بن عن من من من بن زياد ؛ وعلى بن يحيى، عن أحمد بن على بنعيسى جيعاً ، عن ابن مجبوب ، عن أبي أسامة ، عن هشام بن الم، عن أبي حزة ، عن أبي إسحاق

\* \* \* \* \* \*

your (the Imām's) traditions, propagated them among the people, inprinted and fortified the traditions in their hearts and the hearts of your (Imām's) followers. On the other hand there was another devotee to Allāh among your followers who had no such quality of relating and propagating your traditions, which of the two was better? The Imām replied, 'He who relates our traditions, inprints and fortifies them in the hearts of our followers is far better than one thousand devotees.'"

3

### CHAPTER ON

#### CATEGORIES OF THE PEOPLE

55-1. 'Alî ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād \*and Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (both of them) (-)

السبيعي ، عمّن حد ثه ممن يوثق به قال : سمعت أمير المؤمنين عَلَيْكُمُ يقول : إن الناس آلوا بعد رسول الله عَلَيْ الله إلى ثلاثة: آلوا إلى عالم على هدى من الله قد أغناه الله بما علم عن علم غيره وجاهل مد ع للعلم لا علم له معجب بماعنده ، قد فتنته الدنيا وفتن غيره ومتعلم من عالم على سبيل هدى من الله ونجاة ثم هلك من اد عي وخاب من افترى م ٢٥ /٢ \_ الحسين بن على الأشعري ، عن معلى بن على ، عن العسن بن على الوشاء عن أحمد بن عائذ ، عن أبي خديجة سالم بن مكرم ، عن أبي عبدالله عُلِيَ قال : النّاس عن أحمد بن عائذ ، عن أبي خديجة سالم بن مكرم ، عن أبي عبدالله عُلِيَ قال : النّاس

Ibn Maḥbūb (-) Abū Usāmah (-) Hishām ibn Sālim (-) Abī Ḥamzah (-) Abī Is'ḥāq as-Sabī'ī (-) whoever rarrated it from a reliable source as saying:

"I have heard Amir al-mu'minin (the Chief of the believers) as usually saying, 'After the death of the Messenger of Allah (Muhammad - p.b.u.h.a.h.p.), people turned towards three types of men as their leaders. The first type was the learned scholar who received guidance from Allah and was on the right path. Almighty Allah has enriched him with so much of knowledge as to make him free and independent of any other person's knowledge (and guidance). The second category (whose leadership was accepted by the people) was of the rustic, the ignorant who (falsely) claimed learning but actually had no knowledge at all, and who were still proud over what they had. Such a person had enchanted and misled others and was himself enchanted/: and misguided. The third is the category of the leaders acquiring knowledge from the learned scholar who was on the right path under the guidance of the Almighty Allah. Such a leader is the one who has earned his salvation. Further, he who has made a false claim, has met his doom and he who tampered (with religion) has been completely disappointed."

56-2. al-Ḥusayn ibn Muḥammad al-Ash'arī (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) al-Ḥasan ibn 'Alī al-Washshā' (-) Aḥmad ibn 'A'idh (-) Abū Khadījah Sālim ibn Mukram (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

ثلاثة : عالم و متعلم وغثا.

٧ - ٣/ عن العلامين وذين، عن عبدالله بن عن على بن الحكم ، عن العلامين وذين، عن عن العلامين وذين، عن عجد بن مسلم ، عن أبي حمزة الثمالي قال: قال لي أبوعبدالله عليه العدم علما أوأحب أهل العلم ، ولاتكن وابعاً فتهلك ببغضهم .

٨٥ /٤ على بن إبراهيم ، عن عدين عيسى ، عن يونس ، عن جميل ، عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله على قال : سمعته يقول يغدو النّاس على ثلاثة أصناف : عالم و متعلّم وغثاء ، غنص العلماء وشيعتنا المتعلّمون و سائر النّاس غثاء .

. . . . . . .

"People are of three kinds: (i) The learned scholars; (ii) The learners; and (iii) The rubbish."

57-3. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) 'Abdillāh ibn Muḥammad (-) 'Alī ibn al-Ḥakam (-) al-'Alā' ibn Razīn (-) Muḥammad ibn Muslim (-) Abū Ḥamzah ath-Thumālī as saying, "Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) addressed me thus:

'Lead your life in such a way that you either be a scholar or a learner or (at least) lover of the people of knowledge. Never be in the fourth category, otherwise you will meet your doom because of their enemity.'"

58-4. 'Ali ibn Ibrāhīm (-) Muḥammad ibn 'İsā (-) Yunus (-)

Jamil (-) Abû 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"People are of three types; (i) The learned scholars; (ii) the learners; and (iii) the rubbish. We (the porthy progeny of the Prophet) are the learned scholars, our disciples and followers are the learners and the rest are just rubbish."

# ﴿ باب ثواب العالم والمتعلم ﴾

9 ه // - جدين الحسن وعلي بن جد ، عن سهل بن زياد ؛ وجدين يحيى ، عن أحمد بن على جميعاً ، عن جعفر بن جد الأشعري ، عن عبدالله بن ميمون القد ال ؛ و علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى، عن القد الح ، عن أبي عبدالله عَلَيْ قال: قال رسول الله عَلَيْ : من سلك طريقاً يطلب فيه علماً سلك الله به طريقاً إلى الجنة و إن الملائكة لتضع أجنحتها اطالب العلم رضاً به و إنه يستغفر لطالب العلم من في الأرض حتى الحوت في البحر ، و فضل العالم على العابد كفضل

4

## CHAPTER ON THE DIVINE REWARDS FOR THE LEARNED AND THE LEARNERS.

59-1. Muḥammad ibn al-Ḥasan and 'Alī ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād \*and Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad, both of them (-) Ja'far ibn Muḥammad al-Ash'arī (-) 'Abdullāh ibn Maymūn al-Qaddāḥ and 'Alī ibn Ibrāhīm (-) his father (-) Ḥammād ibn 'Īsā (-) al-Qaddāḥ (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) observed:

'Almighty Allāh will lead along the path of paradise a person who treads along the path that leads to knowledge. Verily, the angels spread their wings under the feet of a person who goes in search of knowledge. Verily, all the creations of heaven and earth including the fish of oceans pray for his redemption. The man of learning in

القمر على سائر النجوم ليلة البدر ، وإنَّ العلما، ورثة الأنبيا، إنَّ الأنبيا، لم يورَّ ثواً ديناراً ولا درهماً ولكن ورَّ ثوا العلم فمن أخذ منه أخذ بحظ وافر .

ح ٢/٦- محد بن يحيى ، عن أحد بن مجد ، عن الحسن بن محبوب ، عن جميل بن صالح . عن مجد بن يحيى ، عن أجي بعن الحسن بن محبوب ، عن جميل بن صالح عن مجد بن معن أبي جعفر عَلَيْ قال : إنَّ الذي يعلم العلم منكم له أجر مثل أجر المتعلم وله الفضل عليه ، فتعلم والعلم من حلة العلم وعلم و إخوا نكم كما علم مكم وه العلما . ١ ٢/٣ على "بن إبر اهيم ، عن أحمد بن البرقي ، عن علي "بن الحكم ، عن علي "بن أبي حمزة ، عن أبي بصير قال : سمعت أبا عبد الله عَلَيْكُ يقول : من علم خيراً فله مثل أجر من عمل به ، قلت : فان علمه غيره يجري ذلك له ؟ قال : إن علمه الناس كلهم أجر من عمل به ، قلت : فان علمه غيره يجري ذلك له ؟ قال : إن علمه الناس كلهم

\* \* \* \* \* \*

comparison with a man of prayers and devotion, stands on the same footing as the fourteenth moon stands in comparison with all the stars. Verily, the scholars (in religion) are the heirs of the prophets. The prophets do not leave behind them any monetory legacy. (It is not proper for the prophets to leave monetary legacy behind them for their followers, as being their guide.) They leave behind their knowledge. He who has a share in that knowledge has actually secured the lion's share.'"

60-2. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) al-Ḥasan ibn Maḥbūb (-) Jamil ibn Ṣāliḥ (-) Muḥammad ibn Muslim (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"The giver of knowledge is blessed by Allah in the same way as the taker of it, rather the former has precedence over the latter. Acquire knowledge from those who are its true possessors. Teach your brothers as the learned have taught you."

61-3. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Aḥmad ibn Muḥammad al-Barqī (-) 'Ali ibn al-Ḥakam (-) 'Ali ibn Abi Ḥamzah (-) Abū Baṣir as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

He who teaches any good to others will have the same reward as the one who acts upon it.' I asked him, 'Should the same person teach the good to someone else, will the first person who taught it

جرى له ، قلت : فا ن مات ؟ قال : وإن مات .

٦٢ /٦٠ و بهذا الأسناد ، عن جدبن عبدالحميد ، عن العلاء بن رذين ، عنأ بي عبيدة الحداً ، عن أبي عبيدة الحداً ، عن أبي جعفر عَلَيْ قال : من علم باب هدى فله مثل أجر من عمل به ولا ينقص الولئك من الجودهم شيئاً ومن علم باب ضلال كان عليه مثل أوزار من عمل به ولا ينقص أولئك من أوزارهم شيئاً .

77 /٥- الحسين بن من على بن من بن من بن عد رفعه ، عن أبي حمزة ، عن على بن الحسين عَلَيَا في قال : لويعلم النّاس مافي طلب العلم لطلبوه ولوبسفك المهج وخوض اللّجج إنَّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى دانيال أنَّ أمقت عبيدي إلى الجاهل المستخف

\* \* \* \* \* \* \*

be entitled to the same reward? The Imam replied, If the first teaches the good to all mankind, even then, the first person will continue to share the equal rewards with all the doers of the good. I (the narrator) again asked, What the position would be in the case of the death of the first teacher. The Imam replied, His death makes no difference. He will go on receiving the divine rewards although dead."

62-4. According to same ascription (-) Muḥammad ibn 'Abd al-Ḥamid (-) al-'Alā ibn Razīn (-) Abī 'Ubaydah al-Ḥadhdhā' (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"He who gives any lesson in any gateway towards guidance shares equal rewards with the people who act upon it without the slightest deduction in the rewards of the doers. And he who gives any lesson in any gateway towards misguidance, shares equal punishment with the people who act upon it, without the slightest deduction in the punishments of the sinners."

63-5. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (--) 'Alī ibn Muḥammad ibn Sa'd (rafa'ahu) (--) Abī Ḥamzah (--) 'Alī ibn al-Ḥusayn (p.b.u.t.) as saying:

"Had the people known the real worth of the acquisition of knowledge they would have acquired it even if they had to pay for it with a bleeding heart or if they had to dive in the deep seas. Almighty

### www.drhasanrizvi.org

بحق أهل العلم، النارك للاقتدا. بهم ، وأن أحب عبيدي إلي التقي الطالب للثواب الجزيل ، اللازم للعلما. ، النابع للحلما. ، القابل عن الحكما. .

٦/٦٤ على بن إبر اهيم، عن أبيه ، عن القاسم بن من عن سليمان بن داود المنقري عن حفص بن غياث قال : قال لي أبوعبدالله عَلَيْكُم : من تعلم العلم وعمل به وعلم الله دُعي في ملكوت السماوات عظيماً فقيل : تعلم الله وعمل الله وعمل الله وعمل الله .

# ﴿ باب صفة العلماء ﴾

ه ٦ /١- عمر بن يحيى العطّار ، عن أحمد بن عمر بن عيسى ، عن الحسن بن محبوب

Allāh revealed to Dāniyāl (the prophet), 'Most wretched among My creation is the rustic who makes light of the learned and stops following them. And the most lovable among My creation is the person who guards himself against evil seeking My maximum rewards, attaches himself to the learned, follows the path of the patient and the forbearing, and always accepts the words of the wise.'"

64-6. 'Alî ibn Ibrāhīm (-) his father (-) al-Qāsim ibn Muḥammad (-) Sulaymān ibn Dāwūd al-Minqarī (-) Ḥafş ibn Ghiyāth as saying:

"Abū Abdillāh (p.b.u.h.) addressed me thus:

'He who acquires knowlege, acts upon it and imparts it to others only to please Allāh is proclaimed (by all existing beings) throughout the realm of Heavens as the great and the magnificient. It is proclaimed (about him) that he is the one who acquired knowledge to please Allāh, acted upon it to please Allāh and also propagated it amongst the people only to please Allāh.'"

عن معاوية بن وهب قال: سمعت أباعبدالله عَلَيْكُ يقول: اطلبوا العلم و تزينوا معه يالحلم و الوقاد، و تواضعوا لمن تعلمونه العلم، ولا تكونوا علما، جبارين فيذهب باطلكم بحقكم.

٢ ٢ /٦ على بن إبراهيم ، عن عد بن عين عن يونس ، عن حمّادبن عثمان ، عن الحادث بن المغيرة النصري ، عن أبي عبدالله عَلَيَكُم في قول الله عز وجل : وإنما يخشى الله من عباده العلماء (٢) قال : يعني بالعلماء من صدّ قفعله قوله ، ومن لم يصدق فعله قوله فليس بعالم .

(٢) الفاطر، ٢٨/٣٥

5

## CHAPTER ON ATTRIBUTES OF THE LEARNED SCHOLARS

65-1. Muḥammad ibn Yaḥya al-'Aṭṭār (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) al-Ḥasan ibn Maḥbūb (-) Mu'a wiyah ibn Wahb as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

'Acquire knowledge and adorn it with forbearance and reverence. Be humble to those whom you give knowledge and also to those from whom you received it. Never be among the harsh tempered scholars. Lest you should forfeit your title (to all rewards of your learning) because of your wrong and harsh demeanour.'"

66-2. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Muḥammad ibn 'Īsā (-) Yūnus (-) Ḥammād ibn 'Uthmān (-) al-Ḥārith ibn Mughirah an-Naṣri (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) regarding the (following) words of Allāh, the Almighty:

"Verily, fear Allah only those of His servants endowed with knowledge." (al-Fāțir, 35:28)

"Learned here means those whose deed corroborate with their words. And he whose deed does not corroborate with his word is not at all a learned scholar."

٦٢/٦٧ عدّ من أصحابنا ، عن أحمد بن البرقي ، عن إسماعيل بن مهران ، عن أبي سعيد القماط ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم الله أمير المؤمنين عَلَيْكُم : ألا أخبر كم بالفقيه حق الفقيه ؟ من لم يقنط النّاس من رحمة الله ، ولم يؤمنهم من عذاب الله ، ولم يرخّص لهم في معاصي الله ، ولم يترك القرآن رغبة عنه إلى غيره ، ألا لاخير في علم ليس فيه تفهم ، ألالاخير في قراءة ليس فيها تدبّر ، ألا لاخير في عبادة ليس فيها تدبّر ، ألا لاخير في عبادة ليس فيها تدبّر ، ألا لاخير في عبادة ليس فيها تدبّر ، ألا تفكّر ،

و في رواية أخرى :

ألا لاخير في غلم ليس فيه تفهم ، ألا لاخير في قراءة ليس فيها تدبّر، ألا لاخير فيعبادة لافقه فيها ، ألا لاخير في نسك لاورع فيه .

scholar."

67-3. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad al-Barqī (-) Ismā'īl ibn Mihrān (-) Abū Sa'īd al-Qammāṭ (-) al-Ḥalabī (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Amir al-mu'minin observed, 'Verily, let me inform you about a person who truly is a learned scholar. It is he who neither disappoints the people from the mercy of Allah and nor does he set them free (the people) from the fear of divine curse and punishment, nor does he let the people commit sins, nor does he turn away from Qur'an to other things for the reason of his personal longings and inclinations. Verily, there is no virtue of any sort in the knowledge which is devoid of comprehension. There is no virtue of any sort in the recitation of the verses of Qur'an which is devoid of understanding of their thought power. Lo, there is no virtue of any sort in the devoutedness and prayers which are devoid of deliberation and meditation."

Another narration (of this tradition) says:

"Verily, there is no virtue in the knowledge which is devoid of comprehension. Lo, there is no virtue in recitation of the words of Allah which is devoid of thinking. Lo, there is no virtue in devotion

٨٦ /٤ - عدّ بن يحيى ، عن أحمد بن عدّ بن عيسى ، وعدّ بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان النيسا بوري جميعاً ، عن صفو ، ن يحيى ، عن أبي الحسن الرّضا عَلَيْكُم قال: إن من علامات الفقه الحلم والصمت .

٩ ح /٥ ـ أحمد بن عبدالله ، عن أحمد بن عبد البرقي" ، عن بعض أصحابه رفعه قال : قال أمير المؤمنين عَلِيَكُمُ : لايكون السفه والغراّة في قلب العالم

٠ ٧ / ٧ ـ وبهذا الإسناد ، عن جربن خالد ، عن جربن سنان ، رفعه قال : قال عيسى ابن مريم عَلَيْكُمْ : يا معشر الحواديين لي إليكم حاجة اقضوهالي ، قالوا: قضيت حاجتك ياروح الله ، فقام فغسل أقدامهم فقالوا : كنّا نحن أحقّ بهذا يا روح الله ! فقال :

and prayerfullness which is devoid of knowledge and comprehension. Lo, there is no virtue in the devoutedness which is void of piousness."

68-4. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā \*and Muḥammad ibn Ismā 'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān an-Naysābūrī, both of them (-) Şafwān ibn Yaḥyā (-) Abu'l-Ḥasan ar-Riḍā (p.b.u.h.) as saying:

"Forbearance and silence are two among the symbols of know-

ledge and understanding."

69-5. Aḥmad ibn 'Abdillāh (-) Aḥmad ibn Muḥammad al-Barqī (-) some of his associates (rafa ahu) Amīr al-mu minīn (p.b.u.h.) as saying:

"The heart of a learned scholar is always free from stupidity

and inadvertance."

70-6. According to the same ascription (-) Muhammad ibn

Khālid (-) Muḥammad ibn Sinān (rafa ahu) as saying:

"'Isa ibn Maryam (Jesus - p.b.u.h.) said (addressing his people), 'O' my comrades, I need you for something, would you like to fulfil it for my sake?' They (the comrades) replied, 'O' spirit of Allah, we are ready to fulfil every need of yours.' Then he (Jesus - p.b.u.h.) got up and started washing their feet. The comrades exclaimed, 'O' spirit of Allah! In fact it is we who deserve the honour of washing

إن أحق الندس بالخدمة العالم إنما تواضعت هكذا لكيما تتواضعوا بعدي في الناس كتواضعي لكم ، ثم قال عيسى عَلَيْكُم : بالتواضع تعمر الحكمة لابالتكبر، وكذلك في السهل ينبت الزرع لافي الجبل.

وهب ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمُ قال : كان أمير المؤمنين عَلَيْكُمُ يقول : يا طالب العلم ! إنَّ للعالم ثلاث علامات : يناذع من للعالم علامات : يناذع من فوقه بالمعصية ، ويظلم من دونه بالغلبة ، ويظاهر الظلمة .

. . . . . . .

your feet. Jesus replied, 'The person who can lay the greatest claim to render service (to mankind) is the learned scholar himself. Lo, I have showed humility to this extent to you so that after me you should also show the same humility to mankind.' Jesus, the prophet, added 'It is through humility that wisdom and knowledge are nurtured, not through conceit and haughtiness in the same way as a crop is raised only from a levelled ground and not from a mountainous region.'"

71-7. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) 'Ali ibn Ma'bad (-) the person whose name was mentioned (-) Mu'āwiyah ibn Wahb (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying: "Amīr al-mu'minīn (p.b.u.h.) has observed:

'O' seeker of knowledge! there are three signs of a learned scholar. They are, knowledge, forbearance and silence. Similarly there are three signs of a fake scholar. He is always a quarrelsome and insubordinate to one superior to him. He is tyrannical to those who are inferior to him through browbeating and through riding over them rough shod. Thirdly he is the backbone of the tyrants and the oppressors.'"

# ﴿ باب حق العالم ﴾

٧ ٢ / ١ - علي بن عمر بن عبدالله ، عن أحمد بن عمر ، عن عمر بن خالد ، عن سليمان بن جعفر الجعفري ، عمر ذكره ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم قال : كان أمير المؤمنين عَلَيْكُم الجعفر الجعفري ، عمر ذكره ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم قال : كان أمير المؤمنين عَلَيْكُم الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند

إن من حق العالم أن لاتكثر عليه السؤال ولاتأخذ بثوبه و إذا دخلت عليه و عنده قوم فسلم عليهم جميعاً وخصه بالتحية دونهم ، واجلس بين يديه ولا تجلس خلفه ولا تغمز بعينك ولا تشر بيدك ، ولا تكثر من القول : قال فلان و قال فلان

6

#### CHAPTER ON

### RIGHTS AND PRIVILEGES OF A LEARNED SCHOLAR

72-1. 'Ali ibn Muḥammad ibn 'Abdillāh (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Muḥammad ibn Khālid (-) Sulaymān ibn Ja'far al-Ja'farī (-) the person whose name was mentioned (-) Abū 'Abdillāh (p.b. u.h.) as saying, "Amīr al-mu'minīn observed:

'Among the rights and privileges of a learned scholar is, that you should not ask him numerous questions, you should not pull him by his gown (in demanding answers). When you get into his presence, you should pay distinct and special compliments to him, while paying compliments to all present in his audience. Always sit in front of him and never sit at his back. Never gesticulate with your eyes and hands in his presence. In his presence avoid referring frequently 'such and

خلافاً لقوله ولا تضجر بطول صحبته فا نما مثل العالم مثل النخلة تنتظرها حتى يسقط عليك منها شي. ، والعالم أعظم أجراً من الصائم القائم الغازي فيسبيل الله .

٧

# ﴿ باب فقد العلماء ﴾

مر ١٠ عد من أصحابنا ، عن أحمد بن على بن خالد ، عن عثمان بن عيسى ، عن أبي أيسوب الخز اذ ، عن سليمان بن خالد ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم قال : ما من أحد

. . . . . . .

such man has said this and that and has repudiated you like this and like that.' Never be impatient and restless on his long speeches and discourses since a learned scholar is like a palm tree under which the people wait for some fruit to drop down to them. A learned scholar is entitled to far greater divine rewards than the rewards of a person who fasts (in the day) and stands (in prayers) in the night and who wages a war in the way of Allah,'"

7

#### CHAPTER ON

### THE PASSING AWAY OF THE SCHOLARS

73-1. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) 'Uthmān ibn 'Īsā (-) Abī Ayyūb al-Khazzāz (-) Sulaymān ibn Khālid (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Among all the deaths of Muslim believers (mu'minîn) none

يموت من المؤمنين أحب إلى إبليس من موت فقيه .

is so lovable for iblis (Satan) as the death of a learned scholar (of Islamic)."

74-2. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr (-) some of his associates (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"The death of a believer scholar causes such a cleft in (the fortress of) Islam as can never be repaired with anything."

75-3. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Ibn Maḥbūb (-) 'Alī ibn Abī Ḥamzah as saying: "I have heard Abu'l-Ḥasan Mūsā ibn Ja'far (p.b.u.t.) as saying:

'When a (true Muslim) believer dies the angels, the spot of the earth on which he used to offer prayers to Allāh, and the doors of the heaven through which his good deeds ascended, all lament the death of him. His death causes a vacuum in Islam (itself) which can never be filled with anything. It is because the believer scholars (of Islamics) are the fort of Islam like the fort which is built round the city.'"

76-4. From him (i.e. Muḥammad ibn Yaḥyā) (-) Aḥmad (-) Ibn Maḥbūb (-) Abi Ayyūb al-Khazzāz (-) Sulaymān ibn Khālid (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Among all the deaths of Muslim believers none is so lovable to

٠/٧٧ – علي بن على ، عن سهل بن زياد ، عن علي بن أسباط ، عن علّه يعقوب بن سالم ، عن داود بن فرقد قال : قال أبو عبد الله عَلَيْ : إنَّ أبي كان يقول: إنَّ الله عزَّ و جلَّ لايقبض العلم بعد ما يهبطه ولكن يموت العالم فيذهب بما يعلم فتليهم الجُفاة فيضلون ويضلون ولا خير في شي، ليس له أصل .

٦/٧٨ - عدَّة من أصحابنا،عن أحدبن على "، عَلَى "، عَلَى ذكره،عنجابر،عن أبي جعفر عَلَيَ "، عَلَى ذكره،عنجابر،عن أبي جعفر عَلَيَ الله الحسين المَقَلَّاءُ يقول: إنّه يسخي نفسي في سرعة الموت والقتل فيناقول الله: «أولم يروا أنّا نأتي الأرض ننقصها من أطرافها (٣) ، وهوذها بالعلماء (٣) الرعد ، ٢١/١٣

iblis (Satan) as the death of a learned scholar (of religion and Islamics)."

77-5. 'Alî ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) 'Alî ibn Asbāṭ (-) his uncle Ya'qūb ibn Sālim (-) Dāwūd ibn Farqad (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying, "My father has observed:

'Almighty Allah never withdraws the knowledge after sending it down to mankind, unless it were the knowledge of a learned scholar who dies. In this case the death of a scholar takes away his knowledge with him. His place is then taken by such rude and rough people as are not only themselves misguided but they also misguide others. And there is no virtue in a thing which has no base.'

78-6. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Muḥammad ibn 'Alī (-) the person whose name was mentioned (-) Jābīr (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying, "'Alī ibn al-Ḥusayn (p.b. u.h.) observed:

'My own death and the assassination of my family members have been rendered quite easy and bearable (even) for me because of these words of Allah:

'Have they not seen how We come to the land diminishing it in its extremities?' (ar-Ra'd, 13:41)

It means the death of the learned."

٨

# وباب محالسة العلماء وصحبتهم

١/ ٢٩ – على بن إبر إهيم ، عن بدبن عيسى ، عن يونس رفعه قال : قال لقمان لابنه: يابني اختر المجالس على عينك فإن رأيت قوماً يذكر ون الله جل وعز فاجلس معهم فإن تكن علما تفعك علمك ، وإن تكن جاهلا علموك ، وامل الله أن يُظلم برحته فيعملك معهم، وإذا رأيت قوماً لا يذكر ون الله فلا تجلس معهم ، فإن تكن علما الم ينفعك علمك ، وإن كنت جاهلا يزيدوك جهلا ، ولعل الله أن يظلم بعقوبة فيعملك معهم .

8

#### CHAPTER ON

### THE COMPANY OF THE LEARNED AND HAVING ASSOCIATION WITH THEM

79-1. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Muḥammad ibn 'Īsā (-) Yūnus (rafa'ahu) Luqmān the wise as saying:

"O' my son be always on the look for (different) companies of the people and if you see people engaged in talks and remembrance of Allah, join them. In case, you are already in the know of (the points under discussion), their company will give you (fresh) knowledge. Perhaps the Almighty Allah will bestow upon the scholars His bounties and you will also receive some of them. If you see people forgetful of Allah, then avoid their company. In case, you are learned, your knowledge will not benefit you at all. (Because their company will not increase your knowledge at all.) In case, you are devoid of knowledge their company will add to your ignorance. Perhaps the wrath of Allah

عنابن محبوب، عن دُرست بن أبي منصوب عن أبيه ؛ وجدبن يحيى ، عن أحدبن جدبن بعدبي جيعاً ، عن ابن محبوب، عن دُرست بن أبي منصوب عن إبر اهيم بن عبد الحميد، عن أبي الحسن موسى ابن جعفر عَلَيْكُ قال : محادثة العالم على المزابل خير من محادثة الجاهل على الزرابي ابن جعفر عَلَيْكُ قال : من أصحابنا ، عن أحدبن عدالبرقي ، عن شريف بن سابق ، عن الفضل ابن أبي قدر أة ، عن أبي عبد الله عَلَيْكُ قال : قال رسول الله عَلَيْكُ : قالت الحواديثون لعيسى : ياروح الله ! من بجالس ؟ قال من يذكر كم الله رؤيته ، ويزيد في علم كم منطقه ويرغبكم في الآخرة عمله .

حازم ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال : قال رسول الله عَلَيْكُ مجالسة أهل الدين شرف

will descend on them and you will also be a victim along with them."

80-2. 'Ali ibn Ibrahim (-) his father \*and Muhammad ibn Yahya

(-) Ahmad ibn Muhammad ibn 'Isa, both of them (-) Ibn Mahbub

(-) Durust ibn Abi Mansur (-) Ibrāhim ibn 'Abd al-Ḥamid (-) Abu'l-Ḥasan Mūsā ibn Ja'far (p.b.u.t.) as saying:

"Having discourses with a learned scholar even on a garbage dump is better than a talk with an ignorant and illiterate person on a carpet."

81-3. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad al-Barqī (-) Sharīf ibn Sābiq (-) al-Faḍl ibn Abī Qurrah (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying, "The Messenger of Allāh (p.b.a.h. a.h.p.) has said:

'The companions of 'İsā (Jesus, the prophet - p.b.u.h.) inquired from him, 'O' spirit of Allāh, whose company should we keep?' He (Jesus) replied, 'The company of those whose appearance reminds you of Allāh, whose talks enhance your knowledge, and whose deeds persuade you to work for your life hereafter.'"

82-4. Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Manṣūr ibn Ḥāzim (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as

الدُّنيا والآخرة .

مر مر ملي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن القاسم بن عبد الأصبهاني ، عن سليمان بن داود المنقري ، عن سفيان بن عُيينة عن مسعر بن كدام قال : سمعت أباجعفر عَلَيْنَا في يقول : لمجلس أجلسه إلى من أثق به ، أوثق في نفسي من عمل سنة .

# ﴿ باب سؤال العالم وتذاكره ﴾

١/٨٤ – علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي ممير ، عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله عَلَيْتِكُمُ قال : سألته عن مجدور أصابته جنابة فغسلوه فمات قال : قتلوه ألّا

saying, "The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) said:

'Keeping the company of the holy religious people is a matter of honour in this life and also in the life hereafter.'"

83-5. 'Alī ibn Ibrāhīm (-) his father (-) al-Qāsim ibn Muḥammad al-Iṣbahānī (-) Sulaymān ibn Dāwūd al-Minqarī (-) Sufyān ibn 'Uyaynah (-) Mis'ar ibn Kidām, as saying, "I have heard Abū Ja'far (p.b. u.h.) saying:

'To me having a single session with a man of integrity and confidence is far better than doing good deed for the whole year.'"

9

### CHAPTER ON

## ASKING QUESTIONS AND DISCOURSES WITH A LEARNED SCHOLAR

84-1. 'Ali ibn Ibrāhīm (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr (-) some of our associates (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.). The narrator

سألوا فإن دوا العي السؤال

ه ٢/٨ - جدبن يحيى ، عن عد بن عد بن عيسى ، عن حاد بن عيسى ، عن حريز عن حريز عن مداد بن عيسى ، عن حريز عن درارة وجدبن مسلم و بريد العجلي قالوا : قال أبوعبدالله عَلَيْكُم لحمران بن أعين في شيء سأله : إنما يهلك الناس لأنهم لايسألون .

٣/٨٦ \_ على بن عبر ، عن سهل بن زياد ، عن جعفر بن عبد الأشعري ، عن عبدالله بن ميمون القد ال- ٣/٨٦ ميمون القد ال- عن أبي عبدالله على بن إبر اهيم ، عن أبيه ، عن النوفلي ، عن السكوني ، عن أبي عبدالله

المستخرصية.

says, "I inquired from the Imam about the case of a person who was a patient of small-pox and who had died as a result of a compulsory bath which he was given after his sexual union. The Imam remarked,

'In fact they have killed the person. Before giving him the bath, why was guidance not sought? The only remedy of ignorance and lassitude is interrogation.'"

85-2. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) Ḥammād ibn 'İsā (-) Ḥarīz (-) Zurārah, Muḥammad ibn Muslim and Burayd al-'Ijlī, as saying:

"Abu 'Abdillah (p.b.u.h.) while addressing Ḥumran ibn A'yan, who had inquired from him about something, said, 'Verily, many a people met their doom just because they did not interrogate.'"

86-3. 'Ali ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) Ja'far ibn Muḥammad al-Ash'ari (-) 'Abdullāh ibn Maymun al-Qaddāḥ (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Verily, knowledge is under a lock, the key of which is interrogation."

The same (tradition has also been narrated by the following chain of narrators):-

'Alf ibn Ibrāhīm (-) his father (-) an-Nawfali (-) as-Sakūnī (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.).

على بن إبراهيم ، عن ملابن عيسى بن عبيد ، عن يونسبن عبدالرحن عن يونسبن عبدالرحن عن أبي جعفر الأحول ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم قال: لايسعالناس حتى يسألوا ويتفقهوا ويعرفوا إمامهم . ويسعهم أن يأخذوا بما يقول وإن كان تقية .

٨٨٨ - علي ، عن عدين عيسى ، عن يونس ، عمن ذكره ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَنْدَيْهُ ﴾ وينه في على جمعة لأمر دينه فيتعاهده ويسأل عندينه ﴾

و في رواية أُجْرِي لكل مسلم\_

عن من من أبيه ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن عبدالله بن سنان ، عن ابن أبي عمير ، عن عبدالله بن سنان ، عن أبي عبدالله عَلَيْنَ قال : قال رسول الله عَلَيْنَ الله عز و جل يقول : تذاكر العلم

87-4. 'Alī ibn Ibrāhīm (-) Muḥammad ibn 'İsā ibn 'Ubayd (-) Yūnus ibn 'Abd ar-Raḥmān (-) Abū Ja'far al-Aḥwal (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"People don't receive anything until and unless they ask for it, understand it and recognise their (divinely appointed) Imams — guides. And it is expedient for the people to listen, accept and obey their Imams' words though they have to hide their faith to the people under the pressure of the tyranny against them."

88-5. 'Ali (-) Muḥammad ibn 'Īsā (-) Yūnus (-) the person whose name was mentioned (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"The Messenger of Allah (p.b.a.h.a.h.p.) has observed, 'Fie upon every person who does not make himself free on every Friday for his religious affairs that he could devote himself to his faith and interrogate about his religion.'"

According to some other authorities (the Imam has obseved),

"(Fie upon) every Muslim" (instead 'Fie upon every person.')

89-6, 'Alf ibn Ibrahîm (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr (-) 'Abdullah ibn Sinan (-) Abu 'Abdillah (p.b.u.h.) as saying:

بين عبادي ممَّا تحيى عليه القلوب الميِّنة إذاهم انتهوا فيه إلى أمري.

• ٩ ٧ - عند يحيى ، عن أحمد بن عند عيسى ، عن عند سنان ، عن أبي الجارود قال : سمعت أبا جعفر عَلَي العول : رحم الله عبداً أحيا العلم قال : قلت : وما إحياؤه؟ قال : أن يذاكر به أهل الدين وأهل الورع .

"The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) has said, 'Says Allah the Almighty, 'Learned discourses among My creatures is an instrument to bring the dead hearts back to life provided that they intend to (learn) My commands.'"

90-7. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) Muḥammad ibn Sinān (-) Abū al-Jārūd (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.)

as saying:

"May Allah be merciful to a person who revives knowledge." The narrator says, "I inquired of the Imam, 'What is the meaning of the revival of knowledge?' The Imam replied, 'It means to have discourses with the worthy religious and pious people.'"

91-8. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) 'Abdullāh ibn Muḥammad al-Ḥajjāl (-) some of his associates (rafa 'ahu)

The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) as saying:

"Talk and meet each other to have learned discourses since such talks and discourses on a tradition (hadith) make your hearts transparent. Since the hearts (minds) rust in the same way as the sword does and its polish is such talks on our traditions (hadith)."

92-9. A group of our associates (-) Ahmad ibn Muhammad ibn

دراسة والدراسة صلاة حسنة .

١.

# ﴿ باب بذل العلم ﴾

٩٣ /١ - عدبن يحيى ، عن أحمد بن عبر بن عيسى ، عن عدبن إسماعيل بن بريع ، عن عدبن إسماعيل بن بريع ، عن منصور بن حاذم ، عن طلحة بن زيد ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال : قرأت في كتاب على على على الله الله العلم عنى أخذ على العلماء عهداً بطلب العلم حتى أخذ على العلماء عهداً

Khảlid (-) his father (-) Faḍālah ibn Ayyūb (-) 'Umar ibn Abān (-) Manṣūr aṣ-Ṣayqal, as saying, "I have heard Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

'Learned discourses are the instructions and lessons in themselves and they are the best prayers.'"

10

### CHAPTER ON

## DIFFUSION OF KNOWLEDGE

93-1. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) Muḥammad ibn Ismā'il ibn Bazī' (-) Manşūr ibn Ḥāzim (-) Ṭalḥah ibn Zayd (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"I have read in the book of 'Ali (p.b.u.h.) 'not until Allah took the pledge from the learned to diffuse knowledge freely, did Allah take the pledge from the illiterate to acquire knowledge. It is because ببذل العلم للجهال ، لأنَّ العلم كان قبل اجهلَ

٢/٩٤ من عبد الله بن عبد الله بن عبد الله على آبيه ، عن عبد الله بن المغيرة وعمر سنان ، عن طلحة بن زيد ، عن أبي عبدالله علي في هذه الآية : دولا تصعر خد ك للناس (٤)، قال : ليكن الناس عندك في العلم سوا.

٣/ ٩ - وبهذا الإسناد ، عن أبيه ، عن أحدبن النضر ، عن عمروبن شمر ، عن جابر،عن أبي جعفر عَلَيْكُ قال : ذكاة العلم أن تعلمه عبادالله .

عَنْ ذَكُره ، عَنْ أَبِي عِبِدَاللهُ عَلَيْكُمْ قَال : قام عيسى بن عبيد ، عن يونسبن عبدالرحن عن ذكره ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمْ قال : قام عيسى بن مريم عَلَيْكُمْ خطيباً في بني (٢) لقمان ، ١٨/٣١

knowledge had been there already and ignorance came afterwards."

94-2. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad al-Barqi (-) his father (-) 'Abdullāh ibn Mughirah and Muḥammad ibn Sinān (-) Ṭalḥah ibn Zayd (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) regarding the words of Allāh which says:

"Turn not thy cheek (face) toward folk" (Luqman, 31:18).

(The Imam remarked), "The reason (why the Prophet was not to turn his face away from the people) was that the Prophet was ordained to treat all the people quite equally as for as (the diffusion) of knowledge is concerned."

95-3. According to the same ascription (-) his father (-) Aḥmad ibn Nadr (-) 'Amr ibn Shimr (-) Jābir (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.)

as saying:

"The divine tax on knowledge is to teach it to Allah's creatures

people."

96-4. 'Ali ibn Ibrāhīm (-) Muḥammad ibn 'Īsā ibn 'Ubayd (-) Yūnus ibn 'Abd ar-Raḥmān (-) the person whose name was mentioned (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"'İsi ibn Maryam (Jesus, the Prophet) stood up to address

إسرائيل فقال: يابني إسرائيل لاتحد ثوا الجُهال بالحكمة فتظلموها ، ولاتمنعوها أهلها فتظلموهم .

1)

# ﴿باب النهي عن القول بغير علم ﴾

٧ ٩ ٧ - عربن يحيى ، عن أحد وعبدالله ابني عربن عيسى ، عن علي بن الحكم ، عن سيف بن عميرة ، عن مفضل بن يزيد قال : قال [لي] أبوعبدالله عَلَيْكُم : أنهاك عن خصلتين فيهما هلاك الرجال : أنهاك أن تدين الله بالباطل ، وتفتى الناس بما لا تعلم .

the Children of Israel, said:

'O' Bani of Isra'il! Never reveal wisdom to the rustic since this is tyranny on wisdom (itself), and never conceal it from those worthy of it since this will be a tyranny on the worthy.'"

11

#### CHAPTER ON

#### NOT TO SPEAK WITHOUT KNOWLEDGE

97-1. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn 'Abdullāh (both) sons of Muḥammad ibn 'Īsā (-) 'Alī ibn al-Ḥakam (-) Sayf ibn 'Amīrah (-) Mufaḍḍal ibn Mazyad as saying, "Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) addressed (me) thus:

'I restrain you from two propensities as they bring all mankind to grief. Firstly, not to resort to wrong ways regarding your divine religion. Secondly, not to pronounce any verdict without knowledge ۲/۹۸ – علي بن إبراهيم ، عن عمر عيسى بن عبيد ، عن يونس بن عبدالر عن عبدالر عن عبدالر عن عبدالر عن عبدالر عن عبدالر عن بن الحجاج قال : قال لي أبوعبدالله عَلَيْكُم إياك و خصلتين ففيهما هلك من هلك : إياك أن تفتى الناس برأيك أوتدين بمالاتعلم .

9 9 / ۳ - مخد بن يحيى ، عن أحد بن مخد بن عيسى ، عن الحسن بن محبوب ، عن علي ابن رئاب ، عن أبي عبيدة الحذا ، عن أبي جعفر عَلَيْ قال : من أفتى الناس بغير علم ولاهدى لعننه ملائكة الراحة ، وملائكة العذاب ، ولحقه وزرمن عمل بفتياه ولاهدى لعننه ملائكة الراحة ، وملائكة العذاب ، ولحقه وزرمن عمل بفتياه الوساء ، ولا / ٤ - عداة من أصحابنا ، عن أحد بن مخد بن خالد ، عن الحسن بن على الوساء ،

عن أبان الأحمر ، عن يادبن أبي رجاء ، عن أبي جعفر عَلَيْكُمْ قال : ماعلمتم فقولوا ، و

before the people without knowing it."

98-2. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Muḥammad ibn 'Īsā ibn 'Ubayd
(-) Yūnus ibn 'Abd ar-Raḥmān (-) 'Abd ar-Raḥmān ibn al-Ḥajjāj
as saying, "Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) addressed me thus:

'I restrain you from two propensities since all who met their doom was the result of these two. Firstly, I restrain you from pronouncing a verdict (in religious affairs) based on your personal opinion before the people. Secondly, I restrain you from treating anything as religious without knowing it.'"

99-3. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) al-Ḥasan ibn Maḥbūb (-) 'Alī ibn Ri'āb (-) Abī 'Ubaydah al-Hadhdhā' (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"All the angels of divine mercy and the angels of divine wrath invoke curse for the person who pronounces verdicts regarding religious affairs before the people without having knowledge and guidance. Further such a person is liable to bear all the responsibilities of the persons who follow his wrong verdicts."

100-4. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) al-Ḥasan ibn 'Alī al-Washshā' (-) Abān al-Aḥmar (-) Ziyād ibn Abī Rajā' (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"Tell the people what you know, and in case you don't know

مالم تعلموا فقولوا: الله أعلم ، إن الرجل لينتزع الآية من القرآن يخر فيها أبعد ما بن السماء والأرض .

ر . ١ / ٥ – تدبن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان ، عن حمّادبن عيسى ، عن ربعيّ بن عبدالله ، عن محرّبن مسلم ، عن أبي عبدالله عَن الله عن الله عن شي و هو لا يعلمه أن يقول : الله أعلم ، وليس لغير العالم أن يقول ذلك .

عن عن عن عن عن عن أحدبن على بن خالد ، عن حاد بن عيسى ، عن حريز بن عبد الله ، عن عن عن الله عن عن عن عن عن عبد الله ، عن عن عن عن عن أبي عبدالله عَلَيْ قال : إذا سُئل الرَّ جل منكم عمّا لا يعلم فليقل : لأأدري ولا يقل : الله أعلم ، فيوقع في قلب صاحبه شكّا و إذا قال المسؤول : لاأدري فلا يتهمه السائل .

say, 'Allāh knows best.' Lo, if a person singles out any verse from Qur'ān — the Book of Allāh (to mis-interpret it) — he falls down as far away as the heaven is from the earth."

101-5. Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān (-) Ḥammād ibn 'İsā (-) Rib'i ibn Abdillāh (-) Muḥammad ibn Muslim (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"If a learned man is interrogated on something he does not know, it is obligatory on him to state 'Allāh knows best.' But if he is not learned (and still interrogated) then he has no right even to state that much." (that is, "Allāh knows best.")

102-6. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) Ḥammād ibn 'İsā (-) Hariz ibn 'Abdillāh (-) Muḥammad ibn Muslim (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"If any one of you is interrogated on something he knows nothing about, then he must confess, 'I don't know' and not to state, 'Allah knows best,' as the latter reply will rouse a doubt in the mind of the interrogator (that he being learned is not willing to answer him or being ignorant he is posing as learned). But in case, the interrogated plainly states 'I don't know' the interrogator cannot accuse him

٣ · ١ /٧ \_ الحسين بن مجلى ، عن معلى بن مجلى ، عن على بن أسباط ، عن جعفر بن سماعة ، عن غير واحد ، عن أبان ، عن زرارة بن أعين قال : سألت أباجعفر عَلَيَكُم ما حق الله على العباد ؟ قال : أن يقولوا ما يعلمون ويقفوا عندمالا يعلمون .

٤ • ( / / \_ على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن يونس [ بن عبد الرحمن] عن أبي يعقوب إسحاق بن عبد الله ، عن أبي عبد الله خَلَيْ قال : إن الله خص عباده بآيتين من كتابه : أن لا يقولوا حتى يعلموا ولا يردو وا مالم يعلموا وقال عز وجل : «ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلا الحق ، (٥) و قال : : « بل كذا بوا بمالم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تأويله ، (٦) .

(۵) الأعراف، ۹/۷۶ (۶) يونس، ۳۹/۱۵

of any cupidity."

103-7. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) 'Alī ibn Asbāṭ (-) Ja'far ibn Samā'ah (-) (some others) more than one (-) Abān (-) Zurārah ibn A'yan as saying, "I asked Abū Ja'far (p.b.u.h.) 'What does man owe Allāh?' The Imām replied, 'He who knows should say what he knows and he who does not know should cease talking about it.'"

104-8. 'Ali ibn Ibrāhīm (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Yūnus (ibn 'Abd ar-Raḥmān) (-) Abi Ya'qūb Is'ḥāq ibn 'Abdillāh (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saving:

"Almighty Allāh has earmarked two verses from His Book (Qur'ān) for His creatures. (The first is) not to reply until they know and (secondly) to rebut and redirect the query, if they don't know. Allāh the Almighty has said: 'Has not the compact of the Book been taken touching them, that they should say concerning Allāh nothing but the truth?' (al-A'rāf, 7:169)

And (Allah) has said, 'Nay they belied that which they comprehended not with the knowledge of it and the explanation of it came not unto them." (Yūnus, 10:39)

105-9. 'Alî ibn Ibrāhîm (-) Muḥammad ibn 'İsā (-) Yūnus (-) Dāwūd ibn Farqad (-) Whoever (unknown) narrated it to him (-) Ibn Shubrumah (the chief judge of Kūfah) as saying:

"My heart starts trembling like anything, whenever I (Ibn Shubrumah) remember this very tradition which I have heard from Ja'far ibn Muḥammad (p.b.u.t.) as saying, 'My father has quoted my grand-father who has narrated it from the Prophet — the Messenger of Allāh (p.b.u.h.a.h.p.).' Says Ibn Shubrumah (the narrator) after swearing in the name of Allāh that his (Imām's) father had never made any false reference to his great grand-father and his great grand-father had never made any false reference to the Prophet — the Messenger of Allāh. "The Imām observed:

'Says the Messenger of Allāh (p.b.u.h.a.h.p.) 'Whoever acted on guess work (in the matter of religion and divine commands) met his doom and brought (others to their doom). And whosoever pronounced a verdict without knowledge of the annulment against what is annuled and which (of the verses from Qur'ān) are obvious (muḥ-kam) and which are ambiguious (mutashābih), not only met his doom but also brought others to their doom.'"

# ﴿باب منعمل بغير علم

٠ ، ١/١ \_عدَّة من أصحابنا ، عن أحدبن عمر خالد ، عن أبيه ، عن محدبن سنان عن طلحة بن زيدقال : سمعت أباعبدالله عَلَيْ يقول : العامل على غير بصيرة كالسائر على غير الطريق لايزيده سرعة السير إلّا بُعداً .

٢/١٠٧ ـ على بن يحيى ، عن أحدبن عد بن عد عن عد بن ابن مسكان، عن ابن مسكان، عن حسين الصيقل قال : سمعت أباعبدالله على يقول : لا يقبل الله عملاً إلا بمعرفة

12

#### CHAPTER ON

### ACTING WITHOUT KNOWLEDGE

106-1. A group of our associates (-) Ahmad ibn Muhammad ibn Khālid (-) his father (-) Muḥammad ibn Sinān (-) Ṭalḥah ibn Zayd as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'One who acts without insight (knowledge) is like a pedestrian on a wrong path, whose speed along the way, only carries him further

away (from his destination).""

107-2. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) Muḥammad ibn Sinān (-) Ibn Muskān (-) Ḥasan aṣ-Ṣayqal as saying, "I have heard Abū Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

ولا معرفة إلاَّ بعمل ، فمن عرف دلَّته المعرفة على العمل، ومن لَم يعمل فلا معرفة له ، ألا إنَّ الا<sub>ي</sub>عمان بعضه من بعض

٣/ ١٠٨ \_ عنه ، عن أحدبن عند ، عن ابن فضال ، عمن رواه ، عن أبي عبدالله علي الله علي الله علي الله علي عبدالله على عبر علم كان ما يفسد أكثر عما يصلح .

17

وباب استعمال العلم

١٠١٧ - ١٠٩ يعيى ، عن أحدبن بدبن عيسى ، عن حدادبن عيسى ، عن عمر بن

'Almighty Alläh never accepts any virtuous act unless it is accompanied by knowledge and consciousness. And there can be no knowledge and consciousness without the virtuous acts. He who has acquired knowledge and consciousness, is guided by it towards virtuous deeds. And he who has no virtuous deeds, has basically no such knowledge and consciousness at all. Verily, belief and its results (that is, virtuous deeds) inter act on each other.'"

108-3. From him (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Ibn Faddal (-) Whoever narrated it to him (-) Abu 'Abdillah (p.b.u.h.) as saying:

"The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) said, 'Whoever acts without knowledge actually wrongs more than he corrects.'

13

### CHAPTER ON

#### APPLICATION AND USE OF KNOWLEDGE

109-1. Muhammad ibn Yahya (-) Ahmad ibn Muhammad

أذينة ، عن أبان بن أبي عبّ اش ، عن سليم بن قيس الهلالي قال : سمعت أمير المؤمنين يَجد ث عن النبي عَلِيلَ أنه قال في كلام له : العلما، رجلان: رجل عالم آخذ بعلمه فهذا ناج ، وعالم تارك لعلمه فهذا هالك ، وإن أهل النارليتاذ ون من ريح العالم التارك لعلمه ، وإن أشد أهل النار ندامة وحسره رجل دعا عبداً إلى الله فاستجاب له وقبل منه فأطاع الله فأدخله الله الجنة و أدخل الد اعي النار بتركه علمه و اتباعه الهوى وطول الأمل بنسي الآخرة . الهوى وطول الأمل ينسي الآخرة . المهوى وطول الأمل بنسي الآخرة . عن بحد بن بن بنان ، عن إسماعيل بن جابر ، عن أجد بن بن بنان ، عن إسماعيل بن جابر ، عن أبي عبدالله يَاتِيلُ قال : العلم مقرون إلى العمل ، فمن علم عمل ، ومن عمل علم ، و

ibn 'İsā (-) Ḥammād ibn 'İsā (-) 'Umar ibn Udhaynah(-) Abān ibn Abī 'Ayyāsh (-) Sulaym ibn Qays al-Hilālī as saying, "I have heard from Amīr al-mu'minīn — the Chief of the believers ('Alī - p.b.u.h.) quoting the Prophet (p.b.u.h.a.h.p.) as saying during his (Prophet's) discourses:

'Religious scholars are of two types. The first is the scholar who derives from his knowledge by putting it into practical use. He is due to get salvation. The second is the scholar who sets aside his knowledge (without deriving any benefit from its practical use). He is the scholar who is destined to meet his doom. Lo, even the dwellers of Hell will be tormented by the stink (spreading) from such a scholar. No other dweller of Hell shall face so intense a repentance and frustration as the learned one who invited another man towards Allāh and in response to whose call, the other man accepted him and obeyed Allāh and as a result entered Paradise, but the scholar himself was sent to Hell because he had forsaken the knowledge and its practical use, and that he had followed his evil desires and had entertained wild hopes. Since the pursuit of evil desires repels from the truth and the wild hopes make one forget the life hereafter.'"

110-2. Muḥamman ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Muḥammad ibn Sinān (-) Ismā'il ibn Jābir (-) Abū 'Abdillāh

العلميهتف بالعمل ، فإن أجابه وإلّا ارتحل عنه .

1 1 1 / ٣ \_ عدَّة من أُصحابنا ، عن أحدبن عدبن خالد ، عن علي بن عد القاساني ، عدن ذكره ، عن عبدالله عَلَيْكُم قال: إن العالم إذا لم يعمل بعلمه ذلّت موعظته عن القلوب كما يزل المطر عن الصفا .

بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن القاسم بن من ، عن المنقري ، عن علي بن هاشم بن البريد ، عن أبيه قال : جا ، رجل إلى علي بن الحسين المنتل فسأله عن مسائل فأجاب ثم عادليساً ل عن مثلها فقال علي بن الحسين المنتلج في الا نجيل لا تطلبوا علم مالا تعلمون ولما تعملوا بما علمتم ، فا ن العلم إذا لم يعمل به لم يزدد صاحبه

(p.b.u.h.) as saying:

"Knowledge is coupled with practice. He who knows, acts and he who acts, acquires true knowledge. Knowledge gives a call to practice. If the practice responds to the call of knowledge (it makes itself available to the practice). If it does not, then knowledge gives it a go by."

111-3. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) 'Alī ibn Muḥammad al-Qāsānī (-) whoever (unknown to us) mentioned by the narrator (-) 'Abdullāh ibn Qāsim al-Ja'farī (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Verily, if a man of knowledge does not act on his knowledge, his words of advice spil through the heart (of the listerners) as the rain water does over (the duck) the smooth stone."

112-4. 'Alî ibn Ibrāhīm (-) his father (--) al-Qāsim ibn Muḥammad (-) al-Minqarī (--) 'Alī ibn Hāshim ibn al-Burayd (--) his father as saying, "A man came to ask some questions from 'Alī ibn al-Ḥusayn (p.b.u.t.). The Imām gave him satisfactory answers. The man came again to ask similar questions. Upon this the Imām observed:

'It is written in Injil (the holy Book of Allah revealed to Jesus, the Prophet), that not until you have practised what you have learnt should you try to learn what you don'nt know. It is because the

إِلَّا كَفَرَأُ وَلَمْ يَزْدُدُ مِنَ اللَّهُ إِلَّا بَعْدًا .

عر ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال: قاتله: بم يُعرف الناجي ؟ قال: مَن كان فعله لقوله موافقاً فأثبت له الشهادة ومن لم يكن فعله لقوله موافقاً فا نما ذلك مستودع . موافقاً فأثبت له الشهادة ومن لم يكن فعله لقوله موافقاً فا نما ذلك مستودع . ١ ٢ / ١ - عدَّة من أصحابنا ، عن أحدبن عُمبن خالد، عن أبيه ، رفعه قال : قال أمير المؤمنين عَلَيْكُ في كلام له خطب به على المنبر : أينها الناس ! إذا علمتم فاعملوا بما علمتم لعلكم تهتدون ، إن العالم العامل بغيره كالجاهل الحائر الذي لا يستفيق عن جهله ، بلقدراً بتأن الحجة عليه أعظم ، والحسرة أدوم على هذا العالم المنسلخ من علمه ، منها على هذا الجاهل المتحير في جهله ، وكلاهما حائر بائر ، لاتر تابوا من علمه ، منها على هذا الجاهل المتحير في جهله ، وكلاهما حائر بائر ، لاتر تابوا

knowledge which is not practised enhances nothing but thanklessness, disbelief and remoteness from Allah."

113-5. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) Muḥammad ibn Sinān (-) al-Mufaḍḍal ibn 'Umar as saying:

"I asked Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) 'How to recognise one who secures his salvation?' The Imām replied, 'It is he whose deeds completely accord with his words. If so the evidence of his salvation is absolute. And in case, his actions are discordant with his words, then his knowledge is just a repository.'"

114-6. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) his father (rafa 'ahu) Amir al-mu'minin ('Ali - p.b.u.h.) while addressing the people on a pulpit, said:

"O' people, practise what once you have already learnt, so that you may be the recepient of guidance. A learned scholar who acts besides his knowledge is just like a confounded rustic who does not recover from his ignorance. Rather I see that divine proofs (and hence responsibilities) are greater for a learned who sets aside the practice over his knowledge and hence eternal frustration is his lot. His case is worse than the case of a rustic puzzled over his ignorance. Both

فتشكّوا ، ولاتشكّوا فتكفروا ، ولاترخّصوا لأ نفسكم فتدهنوا ، ولاتدهنوا في الحق فتحسروا ، وإنَّ من الحق أن تفقيهوا ، ومن الفقه أن لاتفتر والله وإنَّ أنسحكم لنفسه أطوعكم لربّه ، وأغشّكم لنفسه أعصاكم لربّه ، و من يطع الله يأمن ويستبشر ومن يعص الله يخب ويندم .

ه 1 1 /٧ \_ عدَّة من أصحابنا ، عن أحدبن على بن خالد ، عن أبيه ، عمَّن ذكره ، عن على بن عبدالرحن بن أبي ليلى ، عن أبيه قال : سمعت أباجعفر عَلَيَّكُم يقول : إذا سمعتم العلم فاستعملوه ، ولتتسع قلوبكم ، فإن العلم إذ اكثر في قلب رجل لا يحتمله ، قدد الشيطان عليه ، فإذا خاصمكم الشيطان فأقبلوا عليه بما تعرفون ، فإن كيد

\* \* \* \* \* \* \*

of them are confounded and doomed to hell fire. Don't be indecisive, otherwise you will be a sceptic. And don't be sceptic otherwise you will be an infidel. And don't try to free yourself from religious responsibilities lest you should be a victim of laziness. Don't be sluggish in the matter of truth lest you should be in loss. And it is a part of Truth that you acquire understanding of religion. And it is a part of this understanding that you should not be defrauded. He amongst you is the most self-advised and self-presumed who is most willingly obedient to Allāh. And he amongst you is the most self-deceived, who is most disobedient to Allāh. Whoever disobeys Allāh is a failure in life and becomes subject to repentance."

115-7. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) his father (-) whoever (unknown to us) mentioned by the narrator (-) Muḥammad ibn 'Abd ar-Raḥmān ibn Abi Laylā (--) his father as saying, "I have heard Abū Ja'far (p.b.u.h.) saying:

'When you have acquired knowledge, put it into practice soon and keep your mind open. Since when a person (without opening the doors of his mind and bringing his knowledge into practice) goes on acquiring too much of knowledge, it becomes an unbearable load for him and thereby he passes under the control of the Shayṭān (Satan). Whenever Satan quarrels with you, you should face him with the help

الشيطان كان ضعيفاً ، فقلت : وما الذي نعرفه ؟ قال خاصموه بماطهر لكممن قدرة الله عزا و حل .

31

## وبابالهستأكل بعلمه والمبامي به

الله عن على بن إبراهيم ، عن أحدبن عدبن عيسى ؛ وعلي بن إبراهيم ، عن أبيه جيعاً ، عن على من أبيه عن عن سليم بن عن عن عن عربن أذينة ، عن أبان بن أبي عياش ، عن سليم بن قيس قال: سمعت أمير المؤمنين عَلَيْكُمُ يقول : قال دسول الله عَلَيْكُمُ : منهومان لايشبعان

of the knowledge you have. Verily, the wiles and deceipts of Satan are quite feeble.' Hearing it I (the narrator) inquired, 'What is that knowledge which we should acquire?' The Imām replied, 'It is the knowledge of the Omnipotence of Allāh manifested to you, with which you should face Satan (every evil in life).'"

14

#### CHAPTER ON

## ONE WHO LIVES BY AND IS PROUD OF HIS KNOWLEDGE

116-1. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'Īsā and 'Alī ibn Ibrāhīm (-) his father, both of them (-) Ḥammād ibn 'Īsā (-) 'Umar ibn Udaynah (-) Abān ibn Abī 'Ayyāsh (-) Sulaym ibn Qays as saying, "I have heard Amīr al-mu'minīn (p.b.u.h.) saying:

'The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) observed: Two types of hungry person can never be appeased (i) the seeker of the worldly

طالبدنيا وطالبعلم ، فمن اقتصر من الدُّنيا على ما أحلُّ الله له سلم ، و من تناولها من غير حلّها هلك ، إلاّ أن يتوب أو يراجع ، و من أخذ العلم من أهله وعمل بعلمه نجا ، ومن أراد به الدُّنيا فهي حظتُه .

الم الحسين على الوشاء عن ألم الم الم الحسين على الوشاء عن الحسن على الوشاء عن أحد بن عائد ، عن أبي خديجة ، عن أبي عبدالله علي الله عن أداد الحديث لمنفعة الد نيا لم يكن له في الآخرة نصيب ، ومن أداد به خير الآخرة أعطاه الله خير الد نيا والآخرة .

٨١١٨ - على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن القاسم بن عدالا صبهاني ، عن المنقري ،

\* \* \* \* \* \* \*

gains, and (ii) the seeker of knowledge. He who confined himself in respect of his worldly gains within what Allah has sanctioned for him, achieves the real peace. And he who achieves the worldly gains through what Allah has not allowed him, meets his doom, except when he repents and turns away from this evil (through repaying what he owed to others). And he who acquires knowledge from the one worthy of it and brings his knowledge into practice, secures his salvation. And the share of the person who acquires knowledge (of religion) with the motive of worldly gains shall only be limited to the extent of these worldly gains themselves."

117-2. al-Ḥusayn ibn Muḥammad ibn 'Āmir (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) al-Ḥasan ibn 'Alī al-Washshā' (-) Aḥmad ibn 'Ā'idhī (-) Ahī 'Abdilah (-) Ahā 'Abdilah (-) bu b ) as saving.

(-) Abi Khadijah (-) Abu 'Abdillah (p.b.u.h.) as saying:

"He who acquires knowledge of the traditions to earn worldly gains will have no share of Divine rewards in his life hereafter. And he who acquires this knowledge for the betterment of his life hereafter will be sanctioned by Allah the good of this life and the life hereafter."

118-3. 'Alî ibn Ibrāhîm (-) his father (-) al-Qāsim ibn Muḥammad al-Iṣbahānī (-) al-Minqarī (-) Ḥafṣ ibn Ghiyāth (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

عن حفص بن غياث ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال : من أراد الحديث لمنفعة الد نيالم يكن له في الآخرة نصيب .

"He who intends worldly gains through his knowledge of the traditions, has no share (of Divine rewards) in his life hereafter."

119-4. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) al-Qāsim (-) al-Minqari (-) Ḥafṣ ibn Ghiyāth (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Never entrust your religion to a scholar if you find him in love of worldly gains, (rather) charge him that he will be hostile to your religion. Verily, all those who have been in love for a thing, revolve around it. The Prophet (p.b.u.h.a.h.p.) has observed, 'Allah revealed to Dawud (David, the Prophet - p.b.u.h.): Don't let a scholar who intensely loves his worldly gains, between Me and you, since he will restrain you from the path of My love. Verily, they are the highway robbers for those of My creatures who intend Me (in their lives). The minimum of My punishment for such scholars is that I deprived their hearts of the joy of the communion with Me (in their prayers)."

120-5. 'Ali (-) his father (-) an-Nawfali (-) as-Sakkūni (-)

Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.), has observed, 'The scholars (in religion) are the trustees of the Prophets so long as they

\* \* \* \* \* \* \*

are not worldly minded.' The Prophet was asked, 'What is meant by being worldly minded?' The Prophet replied, 'It means following the reigning power. Should they do so, then, beware of them in respect of your religion.'"

121-6. Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān (-) Ḥammād ibn 'Īsā (-) Rib'i ibn 'Abdillāh (-) whoever narrated it to him (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"He who acquires knowledge for the purpose of priding himself on it before other scholars, or for the purpose of debating with the fools, or for playing to the gallery, has actually built for himself an abode in the hell. Verily, leadership is not proper except of him who is worthy of it." 10

## ﴿ باب ﴾

### ‡( لزوم الحجة على العالم و تشديد الامرعليه )

١ ٢ ٢ / - على بن إبراهيم بن هاشم ، عن أبيه ، عن القاسم بن عد ، عن المنقري ، عن حفص بن غياث ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمْ قال : قال : ياحقص يغفر للجاهل سبعون دنباً قبل أن يغفر للعالم ذنب واحد .

و ٢ / ٢ \_ وبهذا الأسناد قال: قال أبوعبدالله عَلَيْكُ : قال عيسى ابن مريم على نبيتنا وآله وعليه السار : ويل للعلماء السوء كيف تلظيى عليهم النّاد ؟! .

#### 15

#### CHAPTER ON

### ACCOUNTABILITY OF THE LEARNED (BEFORE ALLAH) AND ITS SEVERITY

122-1. 'Alî ibn Ibrāhîm ibn Hāshim (-) his father (-) al-Qāsim ibn Muḥammad (-) al-Minqarī (-) Ḥafs ibn Ghiyāth (-) Abū 'Abdillāh (p.p.u.h.) as saying:

"O' Hafs! Seventy sins of an ignorant person are forgiven by

Allah before He forgives one single sin of a learned one."

123-2. According to the above mentioned authorities, "Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) has observed, 'Isā son of Maryam (Jesus, the Prophet - peace be upon him and upon our Prophet and his progeny)

١ ٢ ٢ ٣ - على بن إبراهيم ، عن أبيه ؛ وجدبن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان جيعاً ، عن ابن أبي عمير ، عن جيل بن در اج قال : سمعت أباعبدالله عَلَيْكُ يقول : إذا بلغت النفس ههنا ـ وأشار بيده إلى حلقه ـ لم يكن للعالم توبة ، ثم قرأ : «إنما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ، (٢) .

٥ ٢ 1 / ٤ - مخدبن يحيى ، عن أحدبن مخدبن عد بنالحسين بن سعيد ، عن النضر بن سويد ، عن يحيى الحلبي ، عن أبي سعيد المكاري ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر عَلَيْكُنْ في قول الله عز وجل : دفك بكبوا فيها هم و الغاوون (١٨) قال : هم قوم وصفوا عدلا بألسنتهم ثم خالفوه إلى غيره .

(۲) النساء، ۱۷/۴ (۸) الشعراء، ۹۴/۲۶

\* \* \* \* \* \* ;

has said, 'Woe to the wicked scholars, how fiercely do the flames of hell fire envelope them.'"

124-3. 'Alî ibn Ibrâhîm (-) his father and Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān, both of them (-) Ibn Abī 'Umayr (-) Jamīl ibn Darrāj as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'When the last breath of life reaches up to this place,' then the Imam pointed out to his throat, 'the time for the scholars to repent is over once for all.' Then the Imam recited this verse from Qur'an:

'Verily repentance (acceptable) to Allāh is only for those who do evil ignorantly.'" (an-Nisā', 4:17)

125-4. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) al-Ḥusayn ibn Sa'id (-) an-Naḍr ibn Suwayd (-) Yaḥyā al-Ḥalabi (-) Abi Sa'id al-Mukāri (-) Abi Baṣir (-) Abū Ja'far (p.b. u.h.) as saying:

"Regarding the words of Allāh, 'So they shall be thrown down into it (the hell-fire), they are those gone astray.' (ash-Shu'ara', 26:94) (The Imām observed) This is a group of people which praised justice with the tongue and contravened it with its deeds."

17

## ﴿ باب النوادر ﴾

٢٦ ١ / ١ - علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حفص بن البختري"، رفعه قال : كان أمير المؤمنين عَلَيْكُم يقول : رو حوا أنفسكم ببديع الحكمة ، فإنها تكيل كما تكل الأبدان .

عن أحرب النيسابوري ، عن عن المحب النيسابوري ، عن عن عرب النيسابوري ، عن عبدالله بن عبدالله الد هقان ، عن دُر ست بن أبي منصور ، عن عروة بن أخي شعيب العقر قوفي عن عن عبدالله عن أبي بصير قال : سمعت أباعبدالله عن عن عن عن أبي بصير قال : سمعت أباعبدالله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت أباعبد الله عن المعت المعت أباعبد الله عن المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت المعت ال

16

#### CHAPTER ON

#### MISCELLANEOUS TRADITIONS

126-1. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Ḥafs ibn al-Bakhtari (rafa 'ahu) as saying:

"Amir al-mu'minin - the Chief of the believers ('Ali - p.b.u.h.) has said, 'Refresh yourself with the marvellous and wonderful words of wisdom since the soul (mind) is tired in the same way as your body does.'"

127-2. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Nūḥ ibn Shu'ayb an-Naysābūrī (-) 'Ubaydillāh ibn 'Abdillāh ad-Dihqān (-) Durust ibn 'Abī Manṣūr (-) 'Urwah ibn Akhī Shu'ayb al-'Aqarqūfī (-) Shu'ayb (-) Abī Baṣīr as saying, "I have heard Abū

أمير المؤمنين عَلَيَكُم يقول: ياطالب العلم إن العلم ذوفضائل كثيرة: فرأسه التواضع ، وعينه البراءة من الحسد ، وأذنه الفهم ، ولسانه الصدق ، وحفظه الفحص، وقلبه حسن النية ، وعقله معرفة الأشياء والأمور ، ويده الرّحة ، ورجله زيارة العلماء ، وهمته السّلامة ، وحكمته الورع ، ومستقر ، النجاة ، وقائده العافية ، و مركبه الوفاء ، وسلاحه لين الكلمة ، وسيفه الرّضا ، وقوسه المداراة ، و جيشه محاورة العلماء ، وماله الأدب ، وذخيرته اجتناب الذنوب ، وزاده المعروف ، وماؤه الموادعة ، و دليله الهدى ، ودفيقه محبّة الأخيار .

م ٢ / ٣/ \_ محدبن يحيى ، عن أحدبن محدبن عيسى ، عن أحدبن محدبن ابينصر ، عن حدادبن عدبان عدبان أبينصر ، عن حدادبن عثمان ، عن أبي عبدالله عَلَيْتِكُمُ قال : قال رسول الله عَلَيْقَ : نعم وزير الإيمان

'Abdillāh (p.b.u.h.) saying, 'Amir al-mu'minin — the Chief of the believers ('Ali - p.b.u.h.) used to say:

'O' seeker of knowledge! there are numerous virtues of knowledge. (Should knowledge be incorporated in human form then) humility would be its head; absence of jealousy would be its eye; understanding would be its ear; truth its tongue, search and preservation of truth its memory; purity of motives its heart; recognition and knowledge of (human) affairs and (attributes of) things its reasoning; its hand mercy; its legs visit to the scholars; its ambition peacefulness; its wisdom guarding against evil; its headquarter salvation; its leader health and vigour; its ride fidelity; its armament sweet words; its sword acceptance (of the truth); its bow sympathy and hospitality; its army discourses with the scholars; its wealth manners and good bearing. Guarding against evil is its treasure; its kit and tiffin good deeds; getting on well (with others) its drink; its guide divine guidance; its mate love of virtuous."

128-3. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'Īsā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Abī Naṣr (-) Ḥammād ibn 'Uthmān (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying, "The Messenger

العلم، ونعموزير العلم الحلم، ونعم وزير الحلم الرقق، ونعم وزير الرقق الصبر ١٢٩ ملي بن عن سهل بن زياد، عن جعفر بن تدالا شعري ، عن عبدالله بن ميمون القد الح ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم عن آبائه عَلَيْكُم قال : جاء رجل إلى رسول الله عبدون القد الله فقال : يارسول الله ما العلم ؟ قال: الانصات، قال: ثم مه ؟ قال: الاستماع، قال: ثم مه ؟ قال: الاستماع، قال: شره مه ؟ قال: الحفظ ، قال: ثم مه ؟ قال : العمل به ، قال: ثم مه يارسول الله ؟ قال: نشره ، مه ؟ قال : طلبة العلم ثلاثة فاعرفهم ، عيانه وصفاتهم : صنف يطلبه للجهل و المراء ، و صنف يطلبه للاستطالة والختل ، بأعيانهم وصفاتهم : صنف يطلبه للجهل و المراء ، و صنف يطلبه للاستطالة والختل ،

of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) has observed:

'The ablest vizier (wazir) of faith is knowledge, and the ablest vizier of knowledge is forbearance, and that of forbearance is kindness and of kindness is patience.'"

129-4. 'Alî ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) Ja'far ibn Muḥammad al-Ash'ari (-) Abdullāh ibn Maymūn al-Qaddāḥ (-) Abu 'Abdillāh (p.b.u.h.) (-) his fore-fathers (the Imāms - p.b. u.t.) as saying:

"A person came to the Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) and asked, 'What is knowledge?' The Prophet replied, 'It is to remain silent (before the teacher).' The man inquired, 'What is the next stage?' The Prophet replied, 'It is to listen (to the learned attentively).' The man inquired, 'What is after that?' The Prophet replied, 'It is to remember (what one has listened to).' The man inquired, 'What is next?' The Prophet replied, 'It is to act upon (what one has learnt).' The man inquired, 'What is next?' The Prophet replied, 'It is to propagate it.'"

130-5. 'Alī ibn Ibrāhīm (rafa'ahu) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Seekers of knowledge are of three types; identify them by their personality, specific individuality and attributes. The first is وصنف يطلبه للفقه والعقل، فصاحب الجهل و المرا، مو ذيما ر متعرّ من للمقال في أندية الرّجال بتذاكر العلم و صفة الحلم، قد تسربل بالخشوع وتخلّى من الورع فدق الله من هذا خيشومه، و قطع منه حيزومه وصاحب الاستطالة و الخيل ، ذوخب ومنلق، يستطيل على مثله من أشباهه، ويتواضع للأغنيا، من دونه، فهو لحلوائهم هاضم، ولدينه حاطم، فأعمى الله على هذا خبره وقطع من آثار العلما، أثره، وصاحب الفقه والعقل ذوكآبة وحزن وسهر، قد تحنيك في برنسه ، وقام الليل في حندسه، يعمل ويخشى وجلاً داعياً مشفقاً، مقبلاً على شأنه، عارفاً بأهل

\* \* \* \* \* \* \*

the type which seeks knowledge for foolishness, stupidity and deceptive display. The second is the type which seeks it for over-bearing attitude. The third is the type which seeks knowledge to comprehend and to contemplate.

"(The first type of man) who is a man of display and stupidity always tantalises and plays to the gallery. He is in the state of tempramental readiness for expression in the company of the people for learned discussions on forbearance. Outwardly he appears to be an embodiment of reverence for Allah but inwardly his heart is totally devoid of piety and Godliness. Almighty Allah gives him a punch on his nose and breaks his back bone.

"(Second is the type) who being a case of over-bearing and desception is really a man who cheats and flatters. He is the type which seeks to dominate its equals and which is servile beofore the rich, who are lesser in knowledge. He is the man who tastes from their lavish tables and (with every morsel he takes) he degrades and demolishes his religion. Almighty Allāh will make him slink into oblivion and will banish all traces of him from among those of the learned.

"(The third is the type) who is a man of meditation and understanding; who is always sad, sober and is wide awake. He dresses his burnous (gown) for worship and stands for prayers in the darkness of night. He acts in hope and fear. He is fearful, prayerful, guradزمانه ، مستوحشاً من أوثق إخوانه ، فشد الله من هذا أركانه ، وأعطاه يوم القيامة أمانه . وحد ثني به محد بن محمود أبوعبد الله القزويني ، عن عد ق من أصحابنا منهم جعفر بن عد الصيقل بقزوين ، عن أحد بن عيسى العلوي ، عن عبادبن صهيب البصري ، عن أبى عبدالله عَلَيْ .

١٣١ / حلي بن إبر اهيم ، عن أبيه ، عن من بن يحيى ، عن طلحة بن زيدقال: سمعت أباعبدالله عَلَيْكُم يقول : إن رواة الكتاب كثير ، وإن رعاته قليل ، وكم من مستنصح للحديث مستغش للكتاب ، فالعلما، يحزنهم ترك الرعاية ، والجهال يحزنهم حفظ

\* \* \* \* \* \*

ful and engrossed in his own affairs. He knows the people of his time inside out and therefore is vigilant even against his most reliable friends and brothers. (Because of his virtues) Almighty Allāh Himself strengthens the pillars (of his life) and grants him peace on the Day of Judgment.'"

The same tradition has also been narrated by Muḥammad ibn Maḥmūd, Abū 'Abdillāh al-Qazwini (—) a group of our associates among them are Ja'far ibn Muḥammad aṣ-Ṣayqal in Qazwin (—) Aḥmad ibn 'Īsā al-'Alawi (—) 'Abbād ibn Ṣuhayb al-Baṣrī (—) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.).

131-6. 'Alî ibn Ibrāhîm (-) his father (-) Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Ṭalḥah ibn Zayd as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'Many are the people who quote the scriptures very often, but those who really pay due regards to them (acts upon them) are few. Many are the people who are in pursuit of the validity of the traditions but they are deceptive about the validity of the Book (Qur'an). The real learned scholars are grieved at the non-implementation of Qur'anic teachings but the ignorant are in pursuit of the verbal-utterances in narrating (the traditions) and are taking troubles in remembering the words by heart. The former are actually sowing the seeds of their eternal life of peace, whereas the latter are actually hastening towards

الرواية ، فراع يرعى حياته ، وراع يرعى هلكته ، فعند ذلك اختلف الراعيان ، و تغاير الفريقان .

١٣٢ ٧٠ \_ الحسين بن محمد الأشعري ، عن معلّى بن محد ، عن محد بن جمهور ، عن عبد الرحن بن أبي نجران ، عمَّن ذكره ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال: من حفظ من أحاديثنا أربعين حديثاً بعثه الله يوم القيامة عالماً فقيهاً .

عرا ٨/١٣٣ عدَّة من أصحابنا ، عن أحمد بن على خالد ، عن أبيه ، عمَّن ذكره ، عن زيدالشحّام عن أبي جعفر عَلَيْكُلُ في قول الله عن أبي جعفر عَلَيْكُلُ في قول الله عن أبي جعفر عَلَيْكُلُ في قول الله عن أبي الله عنه الذي يأخذه ، عمّن يأخذه عمّن عالمامه ؟ قال: علمه الذي يأخذه ، عمّن يأخذه

\* \* \* \* \* \* \*

their own destruction. Thus at this juncture have they branched off in two categories (those who only recite and remember the words and those who act upon it and are trying to implement Islamic teachings in the society). Thus have they been clearly divided in two opposite camps."

132-7. al-Ḥusayn ibn Muḥammad al-Ash'ari (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) Muḥammad ibn Jumhūr (-) 'Abd ar-Raḥmān ibn Abī Najrān (-) whoever mentioned by the narrator (--) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"On the Day of Judgment Allah will raise as a scholar and a learned jurist a person who learns by heart or preserves (in letters and the spirit) of at least forty out of our total traditions."

133-8. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) his father (-) whoever mentioned by the narrator (-) Zayd ash-Shaḥhām (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying in respect of the words of Allāh, "Then let man look at his food" ('Abasa, 80:24).

"Food here signifies the knowledge (of religion) and looking into the food means the source from which it is acquired." مسكان ، عنداودبن فرقد ، عن أبي سعيد الزهري ، عن أبي جعفر عَلَيَكُم قال : الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة ، و تركك حديثاً لم تروه خير من روايتك حديثاً لم تحصه

و الريد الله على المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسل

(١٥) النحل، ٢٣/١٤، الانبياء، ٢/٢١

134-9. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) 'Alī ibn an-Nu'mān (-) 'Abdullāh ibn Muskān (-) Dāwūd ibn Farqad (-) Abī Sa'id az-Zuhrī (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"In a doubtful case, it is better to wait and deliberate than to take any fatal decision forthwith. It is better to abandon a tradition which, in your opinion is not correctly reproduced than to continue its reproduction unchecked and un-examined."

135-10. Muḥammad (-) Aḥmad (-) Ibn Faḍḍāl (-) Ibn Bukayr (-) Ḥamzah ibn aṭ-Ṭayyār who reproduced some extracts from the speeches of the father of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) in his presence. Till he reached a stage when the Imām intervened saying, "Stop and be silent." Then the Imām added:

"That which comes to you and you cannot authenticate it, your duty in such a case is nothing but to stop, verily and refer it to the divine Imams (guides) who will lead you to the correct version, give you light and guidance in which you are misguided and provide you the understanding of its hidden truth. Allah the Almighty has Himself so ordered:

'So ask you the people of dhikr (Qur'an) if you know not.'" (an-Nahl, 16:43)

عُيينة قال: سمعت أباعبدالله عَلَيْكُم يقول: وجدت علم النّاس كلّه في أربع: أو لها أن تعرف ربّك ، والثّاني أن تعرف ماصنع بك ، و الثالث أن تعرف ما أراد منك ، و الرّابع أن تعرف ما يخرجك من دينك .

على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عنابن أبي ممير ، عن هشام بن سالم قال : قلت لا بي عبدالله على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عنابن أبي عبدالله علي المعلمون ، ويكف والمعلمون ، ويكف والمعلمون ، ويكف والمعلمون ، فا ذا فعلوا ذلك فقد أدوا إلى الله حقه .

العجلي، عن علي بن حنظلة قال : سمعت أباعبدالله عَلَيْكُم يقول : اعرفوا مناذل

136-11. 'Alî ibn Ibrāhîm (-) his father (-) al-Qāsim ibn Muḥammad (-) al-Minqarī (-) Sufyān ibn 'Uyaynah as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'For me all knowledge of the people could be divided in four heads. The first head of knowledge is the recognition of Allah Who is your Lord and sustainer. The second is the knowledge of what Allah has made of and for you. The third is the knowledge which Allah expects of you. The fourth is the knowledge of what expels you from your religion.'"

137-12. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Hishām ibn Sālim as saying:

"I have inquired of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), 'What right does Allāh have over His creation?' The Imām replied, 'Allāh's right is to speak out what one knows and to refrain from speaking of what one does not know about anything. Whoever has done so, has fulfilled the divine rights and duties.'"

138-13. Muḥammad ibn al-Ḥasan (-) Sahl ibn Ziyād (-) Ibn Sinān (-) Muḥammad ibn 'Imrān al-'Ijli (-) 'Alī ibn Ḥanzalah, as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

النَّاس على قدر روايتهم عنًّا .

٩ ٣ ١ / ١٤ - الحسين الحسن ، عن تدبن ذكريّا الغلابيّ ، عن ابن عائشة البصريّ رفعه أن أمير المؤمنين عَلَيْكُ قال في بعض خطبه : أيّه النّاس اعلموا أنّه ليس بعاقل من انزعج من قول الزّور فيه ، ولا بحكيم من رضي بثنا الجاهل عليه ، النّاس أبنا ما يحسنون ، وقدد كلّ ام، ما يحسن ، فتكلّموا في العلم تبين أقدار كم .

• ١ / ١٥ - الحسين بن عمّ ، عن معلّى بن عمّ ، عن الوشّاء ، عنأ بان بن عثمان ، عن عبدالله بن سليمان قال: سمعت أبا جعفر عَلَيْكُ يقول وعنده رجل من أهل البصرة يقال له : عثمان الأعمى وهو يقول : إنَّ الحسن البصريّ يزعم أنَّ الذين يكتمون العلم يؤذي ريح بطونهم أهل النّار ، فقال أبو جعفر عَلَيْكُ : فهلك إذن مؤمن آل فرعون!

'Recognise the status of the people in accordance with the frequency in which they quote us (the Prophet and the twelve Imams).'"

139-14. al-Ḥusayn ibn al-Ḥasan (-) Muḥammad ibn Zakariyyā al-Ghalābi (-) Ibn 'A'ishah al-Baṣri (rafa'ahu) says on the authority of Amir al-mu'minin (p.b.u.h.) who has said in some of his speeches:

"O' people, know that, that a person is not wise who is upset over a false statement (accusation) against him. Nor is he wise who is pleased with the praise of the ignorant and the rustic. People are the products of the virtuous deeds they have done, and the value of every person is just in proportion to the good deeds he has performed. Hence always talk intelligently and knowingly, it will reveal your worth."

140-15. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) al-Washshā' (-) Abān ibn 'Uthmān (-) 'Abdullāh ibn Sulaymān

as saying:

"I have heard the remarks of Abū Ja'far (p.b.u.h.) when a man from Baṣrah named 'Uthmān al-A'mā (the blind) informed him (the Imām) that (the great scholar) al-Ḥasan al-Baṣri thinks that the stink of those who hide knowledge will torment (even) the people in Hell. Hearing this the Imām remarked:

ماذال العلم مكتوماً منذُ بعث الله نوحاً عَلَيْكُ فليذهب الحسن يميناً و شمالاً ، فوالله مايوجدالعلم إلا ههنا

14

# ﴿ بابرواية الكتب والحليث ﴾ ( وفضل العتابة و النمسك بالكتب )

و ١ ١ ١ / ١ على بن إبر اهيم ،عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن منصور بن يونس ،عن أبي بسير قال: قلت لأ بي عبد الله علي قول الله جل ثناؤه: و الذين يستمعون القول فيتبعون

'In that case mu'min āl Fir'awn (the believer among the folk of Pharaoh who is highly praised in the Holy Qur'ān with the words, 'Then said a certain man, a believer of Fir'awn's folk that kept hidden his belief . . . [al-Mu'min, 40:28]) should go to Hell. The knowledge was kept secret ever since Nūh (Noah, the Prophet - p.b.u.h.) was sent. Ḥasan al-Baṣrī may go! this, that or the other side but, by Allāh, the true knowledge is not found except here (with the twelve Imāms).'"

17

#### CHAPTER ON

QUOTING BOOKS AND THE TRADITION. SIGNIFICANCE OF WRITING AND ADHERING TO THE BOOKS.

141-1. 'Alî ibn Ibrāhîm (-) his father (-) Ibn Abî 'Umayr (-) Manşûr ibn Yûnus (-) Abî Başîr as saying:

"I have inquired from Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) regarding the words of Allāh, 'Who hear advice and follow the best thereof, (such

٣ ٢ ١ /٣ وعنه ، عن قبل بن الحسين ، عن ابن سنان ، عن داود بن فرقد قال : قلت لأ بي عبدالله تَطَيِّلُهُ: إنّي أسمع الكلام منك فأ ريدأن أرويه كما سمعته منك فلايجيى. قال : فتعمد ذلك ؟ قلت : لا ، فقال : تريد المعاني ؟ قلت : نعم ، قال : فلا بأس .

\* \* \* \* \* \* \*

are those whom Allah guideth and such are men of understanding).' (az-Zumar, 39:18)

"The Imam observed, 'This is a person who hears the tradition and relates it exactly as he heard it without adding and substracting from it.'"

142-2. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Muḥammad ibn al-Ḥusayn (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Ibn Udhaynah (-) Muḥammad ibn Muslim as saying,

"I have inquired of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), 'I hear the tradition from you and then (while quoting it to others) I add to and substract something from it.' The Imām replied, 'It does not matter, if you intend to convey the meaning of the tradition.'"

143-3. From him (-) Muḥammad ibn al-Ḥusayn (-) Ibn Sinān (-) Dāwūd ibn Farqad as saying:

"I asked Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) 'I hear the words and then intend to relate them as I have heard from you, but I cannot recall your words.' The Imām inquired of me, 'Do you deliberately change my words?' I replied, 'No, not at all.' The Imām further inquired, 'Do you intend to convey my meaning?' I replied, 'Certainly.' At this the Imām observed, 'Then it does not matter.'"

١٤٤ / ٤ \_ وعنه ، عن أحمد بن على بن عيسى ، عن الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن على ، عن على بن أبي حرة ، عن أبي بصير قال : قلت لأ بي عبدالله عَلَيْكُ : الحديث أسمعه منك أرويه عن أبيك أو أسمعه من أبيك أرويه عنك؟قال: سوا. إلا أنك ترويه عن أبي أحب إلي .

وقال أبوعبدالله عَلَيَكُم لجميل: ماسمعت منتي فاروه عن أبي .

• ١ ( - وعنه ، عن أحد بن عَر وعربن الحسين ، عن ابن محبوب ، عن عبدالله بن سنان قال: قلت لأبي عبدالله عَلَيْكُم يجيئني القوم فيستمعون منتي حديثكم فأضجر ولا أقوى ، قال: فاقرأ عليهم منأو له حديثاً ومن وسطه حديثاً ومن آخره حديثاً .

144-4. From him (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) al-Ḥusayn ibn Sa'id (-) al-Qāsim ibn Muḥammad (-) 'Alī ibn Abī Ḥamzah (-) Abī Baṣīr as saying;

"I asked Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), '(Many a time) I hear tradition from you but related it on the authority of your father (Imām Abū Ja'far Muḥammad al-Bāqir) or I hear from your father, but relate it on the authority of you.' The Imām replied, 'There is no difference at all between the two, except that I would extremely love the traditions (which you have heard from my father) being attributed to my father.' Imām Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) addressed Jamīl and observed, 'Attribute to my father what you hear from me.'"

145-5. From him (-) Aḥmad ibn Muḥammad and Muḥammad ibn al-Ḥusayn (-) Ibn Maḥbūb (-) 'Abdullāh ibn Sinān as saying,

"I inquired of Abu 'Abdillah (p.b.u.h.), 'People come to me to hear your traditions (from my book) to narrate it on my authority. It makes me exhausted and weary (to read the book completely).' The Imam replied, 'Read a tradition from the beginning, a tradition from the middle and a tradition from the last (part) of your book.'"

146-6. From him (-) Ahmad Im 'Umar al-Hallal as saying,

الرُّ جل من أصحابنا يعطيني الكتاب ولا يقول: اروه عنتي يجوز لي أن أرويه عنه ؟ قال: فقال: إذا علمت أنَّ الكتاب له فاروه عنه.

\* \* \* \* \* \* \*

عن أبي بصير قال: سمعت أباعبدالله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْم

"I inquired of Abu'l-Ḥasan ar-Riḍā (p.b.u.h.) that a person from our circle gives me a book (of traditions noted by him) and does not specifically allow me to narrate the traditions on his authority. Will it be proper for me to quote him on the authority of his book? The Imām replied, 'If you know the book to be his compilation, then you can quote that book on his authority.'"

147-7. 'Alī ibn Ibrāhīm (-) his father (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) an-Nawfalī (-) as-Sakkūnī (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying, "Says Amīr al-mu'minīn ('Alī - p.b.u.h.):

'While narrating any tradition before others quote the person who has narrated it to you. If it was true the credit is yours, and if false, the debit is his.'"

148-8. 'Alî ibn Muḥammad ibn 'Abdillāh (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Abî Ayyûb al-Madanî (-) Ibn Abî 'Umayr (-) Ḥusayn al-Aḥmasî (-) Abû 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Hearts (of the people) put their faith on something written."

149-9. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Mu'allā ibn Muḥammad
(-) al-Ḥasan ibn 'Alî al-Washshā' (-) 'Āsim ibn Ḥumayd (-) Abī Başīr
as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

• • ١٠/١ على بن على بن عيسى ، عن أحدبن على بن عيسى ، عن الحسن بن على بن بن بن من الحسن بن على بن بن من الله عن ابن بكير ، عن عبيد بن زرارة قال : قال أبوعبدالله عَلَيْكُ : احتفظوا بكتبكم فا نكم سوف تحتاجون إليها .

ا حديثة من أصحابنا، عن أحدين عدين بن خالد البرقي ، عن بعض أصحابه ، عن أبي سعيد الخيبري ، عن المفضل بن عمر ، قال : قال لي أبو عبدالله على الناس وبث علمك في إخوانك ، فإن مت فأورث كتبك بنيك ، فإن ه يأتي على الناس زمان هرج لا يأنسون فيه إلا بكتبهم .

٢ ٥ ١ /١٠ \_ وبهذا الا سناد ، عن على بن على وفعه قال: قال أبو عبد الله عَلَيْكُ :

'Write (down the traditions) since so long as they are not put in black and white, neither can you preserve them nor can you learn them by heart.'"

150-10. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'Īsā (-) al-Ḥasan ibn 'Alī ibn Faḍḍāl (-) Ibn Bukayr (-) 'Ubayd ibn Zurārah as saying, "Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) observed:

'Guard your books (of written traditions). Soon you will stand in acute need of them.'"

151-11. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid al-Barqī (-) some of his associates (-) Abī Sa'id al-Khaybarī (-) al-Mufaddal ibn 'Umar as saying, "Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) addressed me thus:

'Write (down the traditions) and propagate the knowledge among your brothers. When you die, bequeath these books as your legacy to your sons. Verily, there will come on the people a time of disturbance, when nothing will give them any satisfaction and to nothing will they pay any heed except to their books.'"

152-12. On this ascription (-) Muḥammad ibn 'Alī (rafa'ahu) relates on the authority of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

إيّاكم والكذب المُفترع،قيل له: وما الكنب المفترع ؟ قال: أن يحدّ ثك الرَّجل بالحديث فتتركه وترويه عن الذي حدّ ثك عنه

عن جميل بن در ًاج قال : قال أبو عبدالله ﷺ : أعربوا حديثنا فا نّا قوم فصحاء .

ا ١٤/١ – علي بن عرب عن سهل بن زياد ، عن أحمد بن عن عربن عبدالعزيز عن همر بن عبدالله عن عمر بن عبدالعزيز عن همام بن سالم وحمّاد بن عثمان وغيره قالوا : سمعنا أبا عبدالله عَلَيْكُ يقول : حديث حديث أبي ، وحديث أبي حديث أبي حديث الحسين ، وحديث الحسين ، وحديث الحسين ، وحديث الحسين عديث الحسين ، وحديث الحسين حديث الحسين حديث الحسين عديث الحسين عديث الحسين عديث الحسين علي المؤمنين عَليه وحديث

\* \* \* \* \* \* \*

"Beware of telling a lie which is derivative." It was asked, "What such a lie is?" The Imam explained, "If a person quotes before you a tradition and you while citing, omit the name of the person who has narrated it to you, quoting the person directly who has narrated it to the one who narrated the tradition to you."

153-13. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Abi Naṣr (-) Jamil ibn Darrāj

as saying, "Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) observed:

'Arabicise our traditions (grammatically and phonetically. Narrate our traditions with all the formalities of grammar and phonetics), since we (the Prophet and the Imāms) are the people with linguistic eloquence.'"

154-14. 'Alī ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) 'Umar ibn 'Abd al-'Azīz (-) Hishām ibn Sālim, Hammād ibn Uthmān and others as saying, "We have heard Abū

'Abdillāh (p.b.u.h) saying:

'All I narrate are the words of my father. And all the narrations of my father are the words of my grandfather. And all the narrations of my grandfather are the words of (my great-grandfather al-Ḥusayn. And all the narrations of al-Ḥusayn are the words of al-Ḥasan. And all the narrations of al-Ḥasan are the words of his father) Amir al-mu'minin

أمير المؤمنين حديث رسول الله عليه وحديث رسول الله قول الله عز وجل . ه ه ( / ١٥ \_ عد ة من أصحابنا ، عن أحد بن بحد ، عن بحد بن الحسن بن أبي خالد شينه ولة قال : قلت لا بي جعفر الثاني كالله : جعلت فداك إن مشايخنا رووا عن أبي جعفر وأبي عبد الله الله الله التقية شديدة فكتموا كتبهم ولم ترو عنهم فلما ماتوا صارت الكتب إلينا فقال : حد ثوا بها فا نها حق .

\* \* \* \* \* \* \*

('Ali - p.b.u,h.); and all the narrations of Amir al-mu'minin ('Ali - p.b. u.h.) are the words of the Messenger of Allāh (Muḥammad, the Prophet - p.b.u.h.a.h.p.). And all the traditions of the Prophet are the words of Allāh the Almighty the Great.'"

155-15. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Muḥammad ibn al-Ḥasan ibn Abi Khālid Shaynūlah as saying:

"I inquired of Abū Ja'far (p.b.u.h.), the second (the 9th Imām), 'May my life be sacrificed for you, our chieftains (in traditions) narrated the traditions on the authority of Abū Ja'far (the fifth Imām) and Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) and (at that time) they had to observe 'taqiyyah' (tactical measures in concealing their special beliefs). Hence they used to conceal their written note books, consequently, these books had never been quoted from them. Now they (the compilers of those traditions) have passed away (from this world) and their (concealed) books have reached us. (Hearing this) the Imām observed:

'Do narrate from those books. Since those books are surely authentic.'"

www.drhasanrizvi.org

14

## ﴿ باب التقليد ﴾

ابن مسكان ، عن أبي بصير ، عن أحمد بن عد بن خالد ، عن عبدالله بن يحيى ، عن ابن مسكان ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال : قلت له : داتخذوا أحبارهم و رهبانهم أرباباً من دون الله الله عن أبي وحراً عن أبي عبدالله عن دون الله الله عندوهم الله عبدوهم الله عبدوهم ولودعوهم ما أجابوهم، ولكن أحلو الهم حراماً ، وحراً مواعليهم حلالاً فعبدوهم من حيث لا يشعرون .

# 18 CHAPTER ON BLIND FOLLOWING

156-1. Some of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) 'Abdullāh ibn Yaḥyā (-) Ibn Muskān (-) Abi Baṣir as saying, "I inquired from Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) (regarding these words of Allāh):

'They (Christians) have taken as (their) rabbis and monks as the lords, besides Allah.' (at-Tawbah, 9:31)

"The Imam observed, 'By Allah they (rabbis and monks) never invited them (Christians) for their worship (since) if they had invited them for their worship, at no cost would they have responded to them. Actually those monks and rabbis rendered unlawful what was (divinely) lawful to them (on their own accord) and vice versa. Thus they (Christians) worshipped them (monks and rabbis) whithout being conscious of it (that is, by accepting their verdicts blindly)."

عبيدة قال: قال إن عن من سهل بن زياد ، عن إبراهيم بن عن الهمداني ،عن الباد عن عبيدة قال: قال أبو الحسن عَلَيْكُ : يا عن أنتم أشد تقليداً أم المرجئة ؟ قال: قلت قلدنا وقلدوا ، فقال : لم أسألك عن هذا ، فلم يكن عندي جواب أكثر من الجواب الأول فقال أبو الحسن عَلَيْكُ : إن المرجئة نصبت رجلاً لم تُنفر ض طاعته وقلدو وأنتم نصبتم رجلاً وفر صنم طاعته ثم لم تقلدوه فهم أشد منكم تقليداً .

157-2. 'Ali ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyad (-) Ibrahim ibn Muḥammad al-Hamdani (-) Muḥammad ibn 'Ubaydah as saying, ''(Imam) Abu'l-Ḥasan (p.b.u.h.) addressed me thus:

'O' Muhammad are you (Shi'ites) stronger in following your Imams or the Murji'ites?' (a sect of Muslims to whom only belief is sufficient for the salvation and no sin can harm the belief). I (the narrator) replied, 'We (Shi'ites) do follow our Imams and they do follow their leaders.' The Imam replied, 'I did not ask for this.' I (the narrator) replied, 'I cannot answer more than what I have already stated.' (At this Imam) Abu'l-Hasan (p.b.u.h.) observed:

'Verily, Murji'ites have appointed for themselves a person (as their leader) and then started following him, although the following of such leaders (appointed by or elected from the persons themselves) was never made obligatory on them (by Allāh). While you Shi'ites have accepted a person (as your Imām — divinely appointed guide) whose obedience has been made obligatory on you (by Allāh). Notwithstanding, this, you (Shi'ites) do not follow him (the Imām completely). Hence they (Murji'ites) are stronger than you in their following.'"

158-3. Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān (-) Ḥammād ibn 'Īsā (-) Rib'i ibn Abdillāh (-) Abi Baṣir (-) Abu 'Abdilابن عبد الله ، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عَلَيَكُم في قول الله جل وعز : د اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله (١٣) ، فقال : والله ماصاموا لهم ولاصلوالهم ولكن أحلوا لهم حراماً وحر موا عليهم حلالاً فاتتَبعوهم .

19

# ﴿باب البدع والرأى والمقائيس﴾

lāh (p.b.u.h.) as stating regarding these words of Allāh the Almighty, the Great.

"They (Christians) have taken as their rabbis and monks as their lords, besides Allāh." (at-Tawbah, 9:31)

The Imam observed:

"By Allah, neither did they (Christians) fast for their monks and rabbis, nor did they pray for them, but actually they followed them (blindly) when they declared the unlawful as lawful and the lawful as unlawful."

19

#### CHAPTER ON

INNOVATIONS, OPINION AND GUESS WORK – DERIVING CONCLUSIONS ON THE BASIS OF SIMILARITIES, SEMBLENCES AND APPEARANCES (IN RELIGION)

159-1. al-Ḥusayn ibn Muḥammad al-Ash'arī (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) al-Ḥasan ibn 'Alī al-Washshā' and a group of our

عد من أصحابنا ، عن أحدبن على ، عن ابن فضال جيعاً ، عن عاصم بن حيد ، عن على ابن مسلم ، عن أبي جعفر عَلَيْكُم قال : خطب أمير المؤمنين عَلَيْكُم النّاس فقال: أينها الناس إنّما بد وقوع الفنن أهوا " تُدّبع ، وأحكام تُبتدع ، يخالف فيها كتاب الله ، يتولّى فيهار جالاً ، فلوأن الباطل خلص لم يخف على ذي حجى ، ولوأن الحق خلص لم يكن اختلاف ولكن يؤخذ من هذا ضغث ومن هذا ضغث فيمزجان فيجيئان معا فهنالك استحوذ الشيطان على أوليائه ونجا الذين سبقت لهم من الله الحسنى . فهنالك استحوذ الشيطان على أوليائه ونجا الذين سبقت لهم من الله الحسنى . و ١٦ / ٢ الحسين بن على ، عن معلى بن على ، عن على بن جهور العمي يرفعه قال : قال رسول الله عليه ، فمن لم يفعل قال رسول الله عليه ، فمن لم يفعل قال رسول الله عليه ، فمن لم يفعل

associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Ibn Faḍḍāl, both of them (-) 'Āṣim ibn Ḥumayd (-) Muḥammad ibn Muslim (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying, "Amīr al-mu'minīn ('Alī) addressed the people:

'O' people! All mischief and misguidance originated from the pursuit of carnal (evil) desires and on innovations in divine commands, which run counter to the Book of Allāh (Qur'ān). Through such practices people make others subservient to themselves. If falsehood and mischief were (to appear) in the real and unmixed form, it would have never remained concealed from the people of reason. Similarly, if truth were in its purest and truest form, there would have been no difference of opinion. But, as a matter of fact, something is taken from the falsehood and something from the truth. In this way they appear in the mixed form. Thus Shayṭān (Satan) secures his grip over his followers. In a situation like this, only those unto whom already the reward most fair has gone forth from Allāh, secure their salvation.'"

160-2. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) Muḥammad ibn Jumhūr al-'Amī (rafa'ahu), the Messenger of Allāh observed:

"When innovation appears among my people (the Muslims), it is obligatory of the learned to declare his knowledge (about the innovation introduced in religion). May the curse of Allah fall upon

فعليه لعنة الله .

1 ٦ / ٣/ وبهذا الأسناد ، عن من بن جهور رفعه قال : من أتى ذا بدعة فعظ مه فا نما يسعى في هدم الاسلام .

the learned if he does not declare (the truth)."

161-3. According to the same authorities (named above) (-) Muḥammad ibn Jumhur (rafa'ahu):

"He who pays respect to any one who introduces and accepts any innovation (in religion) has actually tried to demolish the house of Islam."

162-4. On the basis of the same (above named) authorities (-) Muḥammad ibn Jumhūr (rafa'ahu) the Messenger of Allāh (p.b. u.h.a.h.p.) as saying:

"Allāh has closed the doors of His forgiveness on an innovator (in Islam) and also on his followers." The Prophet was asked "O' Messenger of Allāh, why it is so?" The Prophet observed, "It is because of the love (of innovation) which has been fully satiated in

his heart."

163-5. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) al-Ḥasan ibn Maḥbūb (-) Mu'āwiyah ibn Wahb as saying: "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying that the Messenger of Allāh (p.b.u.h.a.h.p.) said:

'For each and every innovation (in Islam) which deceives the very faith, there will be after my death, a sentinel and a guide (Imam) from my progeny, being in charge of the belief to challenge it, to

با لهام من الله ويعلن الحقُّ وينوُّ ره ، ويردُّ كيد الكائدين ، يعبُّ رعن الضعفا فاعتبروا يا أولى الأبصار وتوكّلوا على الله .

١٦٤ /٧- على بن يحيى، عن بعض أصحابه؛ وعلى بن إبر اهيم [عن أبيه] عن هادون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله تَطَيِّكُم ؛ وعلي بن إبر اهيم، عن أبيه ، عن ابن محبوب رفعه ، عن أمير المؤمنين عَلَيْكُم أنّه قال ؛ إن من أبغض الخلق إلى الله عز وجل لرجلين : رجل و كله الله إلى نفسه فهو جائر عن قصد السبيل ، مشعوف بكلام بدعة ، قدلهج بالصوم والصلاة فهو فتنة لمن افتتن به ، ضال عن هدي من كان قبله مضل لمن اقتدى به في حياته وبعد موته ، حمال خطايا غيره ، رهن بخطيئته .

defend it. He will speak under divine inspiration from Allah, will declared and enlighten the truth, will negate the wiles of the cunning and will speak on behalf of the feeble (truthful). Take heed you who have eyes, and have full faith in Allah."

164-6. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) some of his associates and 'Ali ibn Ibrāhīm (-) his father (-) Hārūn ibn Muslim (-) Mas'adah ibn Ṣadaqah (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) and 'Alī ibn Ibrāhīm (-) his father (-) Ibn Maḥbūb (rafa'ahu) (-) Amīr al-mu'minīn ('Alī - p.buh.) as saying:

"The two most hated persons in the eye of Allah are:

1) The person whom Allah has abandoned to his own lot, therefore he has left the right path and is infatuated with new words of innovations (in religion). This is the person who has the words of prayers and fasts always on his lips but actually he is a devil (from inside, at heart) for those who fall into his trap. He who accepts his words goes astray from the path of guidance. He himself (the innovator) goes astray from the right path of his previous ones. He is a source of misguidance for the one who follows him in his life or after his death. He is the bearer of the burden of the sins of others and is entangled in the net work of his own sins.

2) The second is the man who has picked up the ignorance within

ورجل قم شر جهلاً في جهال النّاس ، عان بأغباش الفتنة ، قد سمّاه أشباه النّاس عالماً ولم يغن فيه يوماً سالماً ، بكّر فاستكثر ، ماقل منه خير بمّا كثر ، حتى إذا ارتوى من آجن و اكتنز من غيرطائل جلس بين النّاس قاضياً ضامناً لتخليص ماالتبس على غيره، وإن خالف قاضياً سبقه، لم يأمن أن ينقض حكمه من يأتي بعده ، كفعله بمن كان قبله ، وإن نزلت به إحدى المبهمات المعضلات هيئاً لها حشواً من رأيه ، ثم قطع به ،

فهومن لبس الشبهات في مثل غزل العنكبوت لايددي أصاب أم أخطأ، لا يحسب العلم في من النكر، ولا يرنى أن ورا، ما بلغ فيه مذهبا ، إن قاس شيئاً بشي، لم يكذب

the ignorant, preoccupied with the fascinations which blind the eyes. People resembling to human being named him as a cholar, althoguh not even for a single day knowledge has ever been pure in him. Every morning he hastily acquires the maximum (ignorance) when the minimum of it would have been better for him, till he is satiated with such rubbish, and has collected the foolish redundant and irrelevant information and then occupies a seal of justice among his people, assuming the monopoly of the doubts and misgivings of the people (in respect of religion). As he himself was not afraid of opposing the verdicts of the judge before him, so those who come after him will not be afraid of opposing his verdicts and the verdicts of their predecessors. When ever he is confronted with some complicated and enigmatic problems, he is quite ready with his solutions based on his rubbish informations and calculations, which he considers to be the last word. It is he, who has woven a cobweb of schepticism and doubtful contents. Nor is he himself convinced of his own logical stand in this respect. It is inconceivable for him to see any truth in what he desires, nor is it possible for him to see that there could be any correct ideology higher than what he himself has imagined. Because of his guessing tendencies and passing judgments on the basis of similarities, he canنظره وإن أظلم عليه أمر اكتم به الما يعلم من جهل نفسه الكيلا يقال له: لا يعلم اثم جسر فقضى فهو مفتاح عشوات ، ركّاب شبهات ، خبّاط جهالات الا يعتند مالا يعلم فيسلم ولا يعض في العلم بضرس قاطع فيغنم ، يندي الروايات دروالر يح الهشيم تبكي منه الدوايث ، وتصر خ منه الدماء ؛ يُستحل بقضائه المفرج الحرام ، ويحر م بقضائه الفرج الحرام ، ويحر م بقضائه الفرج الحلال ، لاملي با صدار ما عليه ورد ، ولا هو أهل لما منه فرط ، من ادعائه علم الحق .

ه ٢ ١ ٧ \_ الحسين بن عد ؛ عن معلى بن عد ، عن الحسن بن علي الوسّاء ، عن أبان ابن عثمان ، عن أبي شيبة الخراساني قال: سمعت أباعبدالله عَلَيْكُم يقول: إن أصحاب

\* \* \* \* \* \* \*

not repudiate his conclusions. He never allows it to be brought in front of him what he is ignorant about. Thus he shields his ignorance. He stages all this drama so that people may not have any occasion to say that he is ignorant. He stupidly heartens himself and pronounces his verdicts. He is an instrument for dark misconstructions and misinterpretations (of the words of Allah and the Prophet). He always remains immersed in doubts. He knocks at the doors of ignorance. Never does he apologise for his lack of knowledge as a measure of his safety. He has a grab at knowledge biting away a mouthful from it and starts issuing verdicts to monopolise the whole credit for himself. He winnows the traditions and narrations (of the Prophet and the Imams), like chef (by distorting them out of their true complexion and context). The heir mourns and the split of unlawful blood screams over his atrocious decisions. It is through his judgments the sexually unlawful is made sexually lawful and vice versa. Never is he satiated from the position of vantage he occupies. All this is the result of his claim that he knows the truth (perfectly)."

165-7. al-Ḥusayn ibn Muḥammad (-) Mu'allā ibn Muḥammad (-) al-Ḥasan ibn 'Ali al-Washshā' (-) Abān ibn 'Uthmān (-) Abī Shaybah al-Khurāsānī as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b. u.h.) saying:

المقائيس طلبوا العلم بالمقائيس فلم تزدهم المقائيس من الحق إلا بعداً وإنَّ دين اللهُ لا يصاب بالمقائيس.

\* \* \* \* \* \* \*

'Those who derived conclusions (in religion) on the basis of guess work are the persons who take the same as the source of the knowledge. The more they conclude in this way the further away they get from the truth, since the religion of Allah can never be realised through such conclusions and judgments.'"

166-8. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Fadl ibn Shādhān (rafa'ahu) (-) Abū Ja'far and Abū 'Abdillāh

(p.b.u.t.) as saying:

"Every innovation (in religion) is misguidance. And every misguidance leads to hell."

167-9. 'Alî ibn Ibrāhim (-) his father (-) Ibn Abi 'Umayr

(-) Muḥammad ibn Ḥukaym as saying:

"I inquired of Abu'l-Ḥasan Mūsā (p.b.u.h.), 'May my life be sacrificed for you, it is through your blessings and guidance, we(the Shi'ites) have learnt religion (Islam) and have developed insight into it in such a way that during any meeting and discussion, no one among our people has any need to ask from any one else. No sooner does the problem arise, forthcomes the answer in our mind. All this is so because blessings of Allāh has reached us through you. But it frequently happens that an issue arises on which there is no specific ruling (precedents) available from your traditions, nor from those

عن آبائك شي. فنظرنا إلى أحسن ما يحضرنا وأوفق الأشيا. لما جاءنا عنكم فنأخذ به ؟ فقال هيهات هيهات، في ذلك و الله هلك من هلك ياابن حكيم ، قال : ثم قال : ثم قال الله أباحنيفة كان يقول : قال على أ، وقلت .

قال من حكيم لهشام بن الحكم: والله ما أردت إلا أن يرخس لي في القياس . الحكم: والله ما أردت إلا أن يرخس لي في القياس . المحارف من أبي عبد الله وفعه ، عن يونس بن عبد الرّحن ، قال : قلت لا بي الحسن الأوَّل عَلَيَّكُمُ : بما أوحد الله ؟ فقال : يايونس لا تكوننَّ مبتدعاً ، من نظر برأيه هلك، ومن ترك أهل بيت نبية عَلَيْقُ ضَلَّ ، ومن ترك كتاب الله وقول نبية كفر .

\* \* \* \* \* \* \*

traditions which are related from your fore-fathers (the Imams). Could we in such a case consider the issue in the light of the best, the most related and the most relevant of your traditions? To cope with the issue could we adopt from your traditions the ones which are the most similar?' Hearing this the Imam replied:

'This mode of dealing with the issues is remote, very remote from the truth. O' son of Ḥukaym, he who ever met his doom, met it only because he acted on this very method.' Then the Imām added, 'Curse of Allāh may fall upon Abū Ḥanifah who used to say, 'Alī (p.b.u.h.) has said so and so, but I say so and so.'"

At this the narrator Muḥammad ibn Ḥukaym addressed Hishām ibn al-Ḥakam, "By Allāh, my intention all through this discussion was to obtain permission of the Imām for freedom to solve religious problems through 'qiyās' (deriving conclusions on the basis of similarities and superficialities through independent opinions. But the Imām rejected the idea as a whole)."

168-10. Muḥammad ibn Abi 'Abdillāh (rafa 'ahu) (-) Yūnus ibn 'Abd ar-Raḥmān as saying, "I inquired of Abu'l-Ḥasan, the first (p.b. u.h.), 'How should I believe the Oneness of Allāh?' The Imām replied:

'O' Yūnus! Never be among the innovators in religion since whoever derived conclusions (in religious affairs) according to his personal opinion, met his doom and whoever has abandoned following the progeny. of the Prophet (the twelve Imāms) has gone astray, and ١٦ ١ / ١٦ عن بن يحيى ،عن أحد بن عن ، عن الوشاء ، عن مثنى الحناط ، عن أبي بسير قال: قلت لأ بي عبدالله المبتلغ: تردعلينا أشياء ليس نعرفها في كتاب الله ، ولاسنة فننظر فيها؟ فقال : لا ، أما إنك إن أصبت لم تؤجر، وإن أخطأت كذبت على الله عز وجل . عد أحد بن عبد بن عبسى ، عن على بن الحكم، عن عمر بن أبان الكلبي ، عن عبد الر حيم القصير عن أبي عبدالله علي قال : قال رسول الله عَلَيْنَ : كل بدعة ضلالة ، وكل ضلالة في النار

١ ٧ / ١٧ \_ على بن إبراهيم ، عن بدن عيسى بن عبيد ، عن يونس بن عبد الرحن ، عن سماعة بن مهران ، عن أبي الحسن موسى المبيالي قال : قلت : أصلحك الله إنّا نجتمع

\* \* \* \* \* \* \*

whoever has forsaken the Book of Allah and the sayings of the Prophet has actually indulged in infidelity."

169-11. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) al-Washshā' (-) Muthannā al-Hannāṭ (-) Abi Baṣir, as saying:

"I inquired of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) 'It happened that we are confronted by certain issues which can neither be solved by us on the basis of the Book of Allāh (Qur'ān) nor do we find their solution in as-Sunnah (the sayings and doings of the Prophet and the twelve Imāms). Can we consider such cases by ourselves?' The Imām replied:

'No, if you are right in your conclusions you are not at all rewarded by Allāh. And if you are wrong in your conclusions and guess work, you are as a matter of fact guilty of falsifying Allāh, the Almighty, the Great.'"

170-12. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) 'Alī ibn al-Ḥakam (-) 'Umar ibn Abān al-Kalbi (-) 'Abd ar-Raḥmān al-Qaṣīr (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying: "The Messenger of Allāh (the Prophet - p.b.u.h.a.h.p.) has observed:

'Every innovation in religion is misguidance and every misguidance leads into hell fire.'"

171-13. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Muḥammad ibn 'Isā ibn 'Ubayd

فنتذاكر ماعندنا فلايردعلينا شي، إلا وعندنا فيه شي، مسطّر وذلك ممّا أنعم الله به علينا بكم، ثمّ يردعلينا الشي، الصغيرليس عندنا فيه شي، فينظر بعضنا إلى بعض، وعندنا مايشبهه فنقيس على أحسنه وفقال: وما لكم و للقياس ؟ إنّما هلك من هلك من قبلكم بالقياس

ثم قال: إذا جاءكم ما تعلمون ، فقولوا به وإن جاءكم مالا تعلمون فها وأهوى بيده إلى فيه \_ ثم قال: لعن الله أبا حنيفة كان يقول: قال علي وقلت أنا، وقالت الصحابة وقلت ، ثم قال: أكنت تجلس إليه وفقلت: الاولكن هذا كلامه وفقلت:

(-) Yūnus ibn 'Abd ar-Raḥmān (-) Samā'ah ibn Mihrān (-) Abu'l-Ḥasan Mūsā (al-Kazim - p.b.u.h.). Samā'ah, the narrator relates;

"I addressed Imām (Abu'l-Ḥasan Mūsā) saying, 'I pray Allāh for your good (health). It is due to your blessings that we are divinely favoured in a way that whenever we (Shi'ites) get together to discuss your traditions and practices, no problem arises before us for which we do not find a ready answer from your dictations we already have. Then in the process (of discussions), there arises certain petty issues for which we find no direct reference (solution) in your traditions. In such cases, can we perceive, examine and conclude on the basis of your similar traditions, following 'qiyās' the guess work of the highest quality?'

"The Imam replied, 'How are you concerned with such qiyas superficial conclusions and guess work on the basis of similar traditions? He, who met his doom before you, met so because of qiyas'. Then the Imam instructed, 'Say what you have received from us. But if you face what you don't know,' then the Imam pointed to his lips, that is, (our words will solve your problem). The Imam further added, 'Curse of Allah may fall on Abū Ḥanifah who used to say, 'Alī has said so and so, but I say so and so. The companions of the Prophet said so and so but my verdicts are so and so.' Then the Imam inquired from me (the narrator), 'Have you ever been in the company of Abū Ḥanifah?' I replied, 'No, but these are, no doubt, the words of Abū

أصلحك الله أتى رسول الله عَلَيْ النّاس بما يكتفون به في عهده؟ قال: نعم وما يحتاجون إليه إلى يوم القيامة ، فقلت: فضاع من ذلك شي ، ؟ فقال: لا هو عند أهله .

١٤/ ١٧٢ عنه، عن عن يونس ، عن أبان ، عن أبي شيبة قال : سمعت أباعبدالله عَلَيْ الله يُقول: ضلّ علم ابن شبر مة عند الجامعة إملا ، رسول الله عَلَيْ الله وخط علي عَلَيْ الله المعالية وخط علي عَلَيْ الله المعالية المعالية المعالية وخط علي عَلَيْ الله المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالي

Hanifah.' I further inquired of the Imām, 'Had the Messenger of Allāh (Muḥammad - p.b.u.h.a.h.p.) brought what was sufficient for the people of his time?' The Imām replied, 'Certainly, the Prophet had also brought what mankind will need till the Day of Judgment.' I again inquired, 'Has something been lost from it?' The Imām finally replied, 'No, nothing has been lost at all. Everything from what the Prophet had brought is intact and is in the custody of those who are worthy of it.'"

172-14. From him (-) Muḥammad (-) Yūnus (-) Abān (-) Abī Shaybah as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'The knowledge of Ibn Shubrumah is defective and misleading regarding the book al-Jāmi'ah which 'Ali (the first Imām - p.b.u.h.) has compiled under the dictation of the Prophet. (Ibn Shubrumah was of the opinion that the existence of such a book is doubtful and it has also been lost.) In fact, so complete and comprehensive is this collection as to leave nothing for any one else to add. It is a complete code of what is permissible and what is forbidden (under the divine law). Verily, those who seek knowledge (of divine commands) on the basis of qiyās (that is, their guess work, on semblances and superficialities), go further away from the truth. Verily, the religion of Allāh can never be approached through such guess work.'"

173-15. Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Fadl ibn Shādhān (-)

ترى أن امرأة تقضي صومها ولا تقضي صلاتها يا أبان! إن السنة إذا قيست محق الدين. المحق الدين الموسى على المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال المحتال

\* \* \* \* \* \* \*

Ṣafwān ibn Yaḥyā (-) 'Abd ar-Raḥmān ibn al-Ḥajjāj (-) Abān ibn Taghlib (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"as-Sunnah (the Prophet's deeds, utterances and his unspoken approval. The divine order is understood by this) can never be guessed. Don't you see that women have to perform their fastings (for the period of their menstruation etc., after the month of Ramadan) but they have not to perform their daily prayers after their menstruation period. (Although offering prayers stands at a higher level than fasting.) O' Aban! If as-Sunnah — are manipulated on the basis of semblances and appearances, the religion of Allah (din) will totally be annihilated."

174-16. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) 'Uthmān ibn 'İsā as saying, "I inquired of Abu'l-Ḥasan Mūsā (p.b. u.h.) about qiyās deriving the conclusions on the basis of appearances and similarities regarding divine commands. The Imām replied, 'What concern do you have with such conclusions? Verily, Allāh will never ask you how and why certain things have been made lawful and others unlawful.'"

175-17. 'Alî ibn Ibrāhim (-) Hārun ibn Muslim (-) Mas'adah ibn Sadaqah as saying: "Ja'far (p.b.u.h.- the Imām) narrated to me on the authority of his (grand) father 'Alī (p.b.u.h.) saying:

'He who puts all his efforts in qiyas such superficial thinking and deriving conclusions on the basis of similarities and semblances

ضاد الله حيث أحل وحرام فيما لايعلم .

الحسين بن مياح ، عن أبيه ، عن أحد بن على الحسن بن علي بن يقطين ، عن الحسين بن مياح ، عن أبيه ، عن أبي عبد الله عليان أن البيس قاس نفسه بآدم فقال : خلقتني من نار و خلقته من طين ، و لو قاس الجوهر الذي خلق الله منه آدم بالنار ، كان ذلك أكثر نوراً وضيا، من النار .

عن زرارة قال: سألت أبا عبدالله عَلَيْكُ عن الحلال و الحرام فقال: حلال عمد حلال على حلال الاعراف، ١٢/٧

(in his religion) passes his whole life in confusion and hesitation. And he who adopts divine religion on the basis of his own inclinations and opinions remains always in doubts.'

"Abu Ja'far (p.b.u.h.) said, 'He who has given his verdicts (in matters of religion) on the basis of his own opinion, has actually followed a religion which he himself does not know. And he who accepts his religion in such a manner, has actually contradicted Allah, since he has declared something lawful and something unlawful without knowing it.'"

176-18. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) al-Ḥasan ibn 'Ali ibn Yaqtīn (-) al-Ḥusayn ibn Mayyāḥ (-) his

father (-) Abů 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Iblis (Satan) judged himself by qiyas comparing the appearances of Adam (the Prophet) with himself and said, '(O'Allāh!) You have created me from the fire and created Adam from the clay.' (al-A'rāf, 7:12) (On this very basis he refused to bow before Adam, considering himself superior to him.) If he (Iblis) had compared the essence and the quintessence with which Allāh has created Adam, he would have understood that the essence with which Adam was created far excels in radiation to the radiation of the fire with which Satan was created."

177-19. 'Ali ibn Ibrāhim (-) Muḥammad ibn 'Īsā ibn 'Ubayd (-) Yūnus (-) Ḥarīz (-) Zurārah as saying, "I inquired of Abū 'Abdil-

أبداً إلى يوم القيامة ، وحرامه حرام أبداً إلى يوم القيامة ، لا يكون غيره ولا يجيى، غيره ،

وقال: قال علي عَلَيْكَ : ما أحد ابندع بدعة إلا ترك بها سنة . ٢٠/١٧٨ علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أحدبن عبدالله العقيلي ، عنعيسى بن عبدالله القرشي قال: دخل أبو حنيفة على أبي عبدالله عَلَيْكَ فقال له: يا أبا حنيفة ! بلغني أنّك تقيس ؟ قال: نعم قال: لا تقس فان أو ل من قاس إبليس حينقال: خلقتني من نار وخلقته من طين ، فقاس ما بين النار و الطين ، ولو قاس نورية آدم

\* \* \* \* \* \* \*

låh (p.b.u.h.) regarding the lawful and the unlawful. The Imam replied:

'What Muḥammad (p.b.u.h.a.h.p.) declared to be lawful is eternally lawful till the Day of Judgment. And what Muḥammad (p.b.u.h.a.h.p.) declared to be unlawful is eternally unlawful till the Day of Judgment. Neither will any one be designated any more (as a divine messenger) nor will any one come (with any further divine commands). 'Alī (p.b.u.h.) has observed:

'There is none who has introduced anything new in religion without forsaking as-Sunnah.'"

178-20. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) Aḥmad ibn 'Abdillāh al-'Aqili (-) 'İsā ibn 'Abdillāh al-Qurashi as saying:

"Abu Hanifah (the great scholar of Islamic Jurisprudence of his time) came to see Abu 'Abdillah (p.b.u.h.). The Imam (Abu 'Abdillah) inquired of him, 'O' Abu Hanifah it has come to my knowledge that you indulge in qiyas concluding on the basis of similar divine commands.' Abu Hanifah replied, 'Yes, I do so.' The Imam thereupon instructed him, 'Never resort to judging the religious issues by semblance, appearances and superficialities. Since it was Iblis (Satan) who first judged in this manner (qiyas), when he said, '(O' Allah) You have created me from fire and Adam from clay.' (al-'A'raf, 7:12). So he (Iblis) judged by comparing fire with the earth. If he had com-

بنورية النارعرف فضل مابين النورين ، وصفاء أحدهما على الآخر ، ١٢٠/١٢٩ على ، عن عد بن عيسى ، عزيونس ، عن قنيبة قال : سأل رجل أباعبدالله علي عن مسألة فأجابه فيها، فقال الر جل : أرأيت إن كان كذا وكذا ما يكون القول فيها؟ فقال له : منه ما أجبتك فيه من شي، فهو عن رسول الله عَبَالَ لله السنا من : وأرأيت ، في شي، .

١٨٠/٢٢ عدَّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محد بن خالد ، عن أبيه مرسلاً قال : قال أبوجعفر عَلَيْكُ : لاتتخذوا من دون الله وليجة فلانكونوا مؤمنين فإنَّ كلُّ سبب ونسب وقرابة و وليجة و بدعة وشبهة منقطع إلا ما أثبته القرآن .

\* \* \* \* \* \*

pared the quintessence and elegance of Adam with the quintessence and elegance of the fire, he would have recognized which elegance is superior to which."

179-21. 'Ali (-) Muḥammad ibn 'İsā (-) Yūnus (-) Qutaybah as saying:

"A person once asked (Imām) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) a question, of which the Imām gave an answer. The man further asked, 'If the matter had been such and such, what would your opinion have been?' Hearing this, the Imām ordered him to be silent and then observed:

'Whatever answer I give is of and from the Prophet himself. What is your opinion (the personal conclusion) is unknown to us (the twelve Imams) in any matter whatsoever?'"

180-22. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) his father (Mursalan) as saying:

"(Imām) Abū Ja'far (p.b.u.h.) observed, 'Except Allāh, never take any intimate, otherwise you will exclude yourselves from the folk of the believers, since all relationship, all lineage, kinship, intimacy, innovations and misgivings, all are bound to perish except what Qur'an (the Book of Allāh) has established."

۲.

# ﴿ بابٍ ﴾

ث( الرد الى الكتاب وااسنة وأنه ليس شيء من الحلال والحرام )
 ث(و جميع مايحتاج النّاس إليه إلّا وقد جا، فيه كتاب أوسنّة)

ا ١٨ /١- جدبن يحيى، عن أحمد بن جدبن عدبن عن علي بن حديد ، عن مرازم عن أبي عبدالله علي الله عن أمرازم عن أبي عبدالله علي الله عن أبي عبدالله علي الله عبد أبي عن الله العباد، حتى الله العباد، حتى الله العباد، حتى الله العباد، عبد أبي يقول: لو كان هذا النزل في القرآن ؟ إلا وقد أنزله الله فيه .

#### 20

#### CHAPTER ON

TAKING (EVERY CASE) BACK TO THE QUR'ĀN AND AS-SUN-NAH, VERILY, THERE IS NOTHING FROM WHAT IS LAWFUL AND WHAT IS UNLAWFUL AND WHAT IS NEEDED BY THE MANKIND, BUT THE BOOK (OF ALLĀH) AND AS-SUNNAH INCLUDES IT.

181-1. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'Īsā (-) 'Alī ibn Ḥadīd (-) Murāzim (-) Abū 'Abdillāh (p.b. u.h.), as saying:

"Verily, Allāh the Almighty has revealed in Qur'ān, description of each and every thing to such an extent as to leave out nothing which mankind needs. The description is so all inclusive that there is nothing a man could wish, saying, 'Would it be revealed in Qur'ān,' but is already revealed in it.'"

عربن قيس ، عن أبي جعفر علي قال : سمعته يقول : إن الله تبارك و تعالى لم يدع عربن قيس ، عن أبي جعفر علي قال : سمعته يقول : إن الله تبارك و تعالى لم يدع شيئاً يحتاج إليه الأمة إلا أنزله في كتابه و بينه لرسوله عَبَالله و جعل لكل شي، حد ا وجعل عليه دليلا يدل عليه ، وجعل على من تعدى ذلك الحد حداً .

معت على ، عن عن عن عن يونس، عن أبان ، عن سليمان بن هادون قال : سمعت أباعبدالله على يقول : ماخلق الله حلالا ولاحراما إلا وله حد كحد الد ار، فماكان من الطريق فهو من الطريق، وما كان من الدار فهو من الدار حتى أرش الخدش فما سواه ، والجلدة و نصف الجلدة .

على أَ ، عن مجر بن عيسى ، عن يونس ، عن حمّاد ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال: سمعته يقول : ما من شي. إلا وفيه كتاب أوسنة .

182-2. 'Alî ibn Ibrāhîm (-) Muḥammad ibn 'Īsā (-) Yūnus (-) Ḥusayn ibn al-Mundhir (-) 'Umar ibn Qays (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"Verily, Allāh the Almighty has not left anything which the Muslim community needs, except that He has revealed it in His Book and has described it to His Messenger — the Prophet. He has prescribed specific limits for each and every thing and has assigned to it distinct symbols indicative of those limits. He has also provided penalties for their transgressions."

183-3. 'Alī (-) Muḥammad (-) Yūnus (-) Abān (-) Sulaymān ibn Hārūn as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'Allah has made nothing lawful and unlawful but has prescribed clear limits thereof, in the same way as (a house master) erects clearly marked boundaries for his house which clearly discriminate between the private house and a public road. So thorough and precise are divine limits that even a little scratch or other than this and a full or half a whip have their own prescribed punishments.'"

184-4. 'Ali (-) Muḥammad ibn 'İsa (-) Yunus (-) Ḥammad

ه ١٨ /٥- علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن جدبن عيسى ، عن يونس، عن حداد ، عن عبدالله بن سنان ، عن أبي الجارود قال : قال أبوجعفر عَلَيْكُ : إذا حدَّ تُتكم بشي واسألوني من كتاب الله ، ثم قال في بعض حديثه ، إن رسول الله عَلَيْكُ نهى عن القيل والقال ، وفساد المال ، وكثرة السؤال ، فقيل له : ياابن رسول الله أين هذا من كتاب الله ؟ قال : إن الله عز وجل يقول : « لاخير في كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة أومعروف أو إصلاح بين النّاس (١٤) ، وقال : « ولا تؤتوا السّفها، أمو الكم التي جعل الله لكم قياما (١٤) ، وقال : « لا تسألوا عن أشيا، إن تبدلكم تسؤكم (١٨) .

(-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Nothing exists but it has been described in the Book (of Allah, i.e. Qur'an) and as-Sunnah."

185-5. 'Alî ibn Ibrahîm (-) his father (-) Muḥammad ibn 'Īsā (-) Yūnus (-) Ḥammād (-) 'Abdullāh ibn Sinān (-) Abi'l-Jārūd, as saying:

"Abū Ja'far has said, 'Whenever I say anything to you, do demand from me its reference from the Holy Book of Allāh.' Then the Imām added, 'It has been mentioned in certain traditions that the Messenger of Allāh (p.b.u.h.a.h.p.) prevented the people from indulging in loose talks, squandering money and from excessive interrogation.' Hearing this, the people demanded. 'O' son of the Prophet, where is the relevant reference in the Book of Allāh?' At this, the Imām observed: 'Allāh the Almighty has said, 'There is nothing good in most of their whisperings except (in him) who bideth charity or goodness or peace among the people.' (an-Nisā', 4:114)

'Allāh has also said:

'And give not away to the weak in mind, your property which Allah hath made for you (a means of) your subsistence.' (an-Nisā', 4:5)

٦/١٨٦ عن تعلية بن يحيى ، عن أحمد بن عمل ا بن فضّال ، عن تعلية بن ميمون ، عمّن حدَّثه ، عن المعلّى بن خنيس قال : قال أبوعبدالله تَلْكِيَّكُ : ما من أمر يختلف فيه اثنان إلاّ وله أصلُ في كتاب الله عزَّ وجلَّ ولكن لا تبلغه عقول الرجال .

عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال : قال أمير المؤمنين عَلَيْكُ : أيهاالناس إنَّ الله تبارك وتعالى عن أبي عبدالله عَلَيْكُ : أيهاالناس إنَّ الله تبارك وتعالى أرسل إليكم الرَّسول عَلَيْكُ وأنزل إليه الكتاب بالحق وأنتم الميون عن الكتاب ومن أنزله ، وعن الرَّسول ومن أرسله ، على حين فترة من الرُّسل، وطول هجع تمن الأمم ، وانبساط من الجهل ، واعتراض من الفتنة ، وانتقاض من المبرم ، وعمى عن الحق ، و

'And, Allah has further said:

'(O' Ye who believe) Ask ye not about things which if declared unto you will (only) pain you.'" (al-Mā'idah, 5:101)

186-6 Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad (-) Ibn Faḍḍāl (-) Tha'labah ibn Maymūn (-) whoever has narrated to him (unknown) (-) al-Mu'allā ibn Khunays as saying, "Abū Abdillāh (p.b.u.h.) has observed:

'There can be no issue which is the subject of dispute between two persons, but whose essence and solution is found in the holy Book of Allāh, the Almighty, however, the intelligence of the people is not sharp enough to reach it.'"

187-7. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) some of his associates (-) Hārūn ibn Muslim (-) Mas'adah ibn Sadaqah (-) Abū 'Abdillāh (p.b. u.h.), as saying, "Amīr al-mu'minīn ('Alī - the Chief of the Believers) has observed:

'O' people, Allah the Almighty has sent His messenger (the Prophet) to you and revealed to him the Book of eternal truth, while your people were totally ignorant of the Book and of Him Who revealed it and also of him to whom the Book was revealed. It was a period when prophethood was suspended and the people were sunk in slumber. Ignorance was rampant. Every mischief was at large. Firm

اعتساف من الجور ، و امتحاق من الدين ، وتلظ [ي] من الحروب ، على حين اصفر ارمن رياض جنّات الدنيا، ويبس من أغصانها، وانتثار من ورقها، ويأسمن ثمرها، واغور ارمن مائها قددرست أعلام الهدى ، فظهرت أعلام الردى، فالدنيام تهجّمة في وجوه أهلها مكفهر ت ، مدبرة غير مقبلة ، ثمرتها الفتنة ، و طعامها الجيفة ، و شعارها الخوف، ودثارها السيف ، من قتم كل من ق وقد أعمت عيون أهلها ، وأظلمت عليها أيّامها، قد قطعوا أرحامهم، وسفكوا دمائهم، ودفنوا في التراب الموؤدة بينهم من أولادهم، يجتاذدونهم طيب العيش ورفاهية خفوض الدنيا ؛ لاير جون من الله ثواباً ولا يخافون والله منه عقاباً؛ حينهم أعمى نجس وميتهم في النارمبلس ، فجاءهم بنسخة

pledges were violated. People had grown blind to all truth. Oppression was the order of the day. Religiousness was totally annihilated. The flames of wars raged all around. It was the period when all the gardens of the world (beauties of life) had grown pale. Their branches had dried up. Their leaves were scattered and the people had grown hopeless about their fruits being borns. Their water level had sunk deep. The flags of guidance were torn down and the flags of evil were raised. The world with its black and menancing complexion had made a terrific onslaught on the life of mankind, and all its charm and happiness had irretrievably turned its back on man. Its fruits were evil and mischief. Its meal rotten corpse. Its inner dress was fear and outer cover was sword. You people had been utterly torn to pieces. Their eyes had been blinded and their lives darkened. They cut themselves aloof from and spilled the blood of their relations. They buried their new born daughters. The pleasures, comforts, and the conveniences of life had totally disappeared from amongst them. Neither did they entertain any hope of grace and reward from Allah the Almighty nor did they have any fear of any divine punishment. Those of them who live were stark blind and polluted. And those of them who were dead were being consumed by the flames of (hell) fire. It was then, that the Holy Prophet appeared amongst them with a prescription

ما في الصحف الأولى ، وتصديق الذي بين يديه ، وتفصيل الحلال من ريب الحرام. ذلك القرآن فاستنطقوه ولن ينطق لكم ، أخبر كم عنه ، إن فيه علم مامضى، وعلم ما يأتي إلى يوم القيامة ، وحكم ما بينكم و بيان ما أصبحتم فيه تختلفون ، فلوساً لتموني عنه لعلمتكم .

مه ١٨٨ - مجر بن يحيى، عن مجر بن عبد الجبر ، عن ابن فضّال ، عن حمّاد بن عثمان ، عن عبد الأعلى بن عثمان ، عن عبد الأعلى بن أعين قال : سمعت أباعبد الله عَلَيْنَا الله على بن أعين قال : سمعت أباعبد الله عَلَيْنَا الله وفيه بد ألخلق ، وماهو كائن إلى يوم القيامة ، وفيه خبر السما،

\* \* \* \* \* \* \*

inclusive of all that was revealed in the preceding divine books, collaborating the truth of divine books they already had in their hands, distinguishing in the detail what was lawful from Allah and what was unlawful. This (prescription) is none other than the holy Qur'an itself. And from it only ask whatever you have to ask. However the Qur'an itself will never speak to you. It is I (the divinely appointed guide) who will answer to you each and every question from the Qur'an itself. Verily, there is in this Book (of Allah) the knowledge of every thing that has happened and every thing that will happen till the Day of Judgment. This book is the last word for you and is a (irrefutable) verdict and description for every dispute amongst you. And were you to ask me about it, I am prepared to teach you each and every thing from it (Qur'an)."

188-8. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Muḥammad ibn 'Abd al-Jabbār (-) Ibn Faḍḍāl (-) Ḥammād ibn 'Uthmān (-) 'Abd al-'A'lā ibn A'yan, as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'I have been given birth by the Messenger of Allāh (p.b.u.h. a.h.p.), I know of the Book of Allāh. How the Creator originated and what will happen till the Day of Judgment, all is to be found in this holy Book of Allāh. It tells every thing about the heavens, the earth, the paradise, the hell and also about what had been and what will be. I know them all as clearly as though they were mirrored

وخبرالأرض، وخبرالجنّة وخبر النار، وخبرماكان، و[خبر] ما هوكائبن، أعلم ذلك كما أنظر إلى كفّي، إنَّ الله يقول فيه :وتبيانا لكلّ شي، (١٩)

٩/١٨٩ عدُّة من أصحابنا ، عن أحمد بن عمّر بن عيسى ، عن عليّ بن النعمان ، عن إسماعيل بن جابر ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمْ قال : كتاب الله فيه ما ما قبلكم وخبر ما بعد كم وفصل ما بينكم ونحن نعلمه .

• 1 / 1 معدة من أصحابنا ، عن أحد بن غير بن خالد ، عن إسماعيل بنمهران عن سيف بن عميرة ، عن أبي المغرا ، عن سيف بن عميرة ، عن أبي المغرا ، عن سماعة ، عن أبي الحسن موسى عَلَيْكُ قال : قلت له : أكل شي. في كتاب الله وسنة نبيت عَبَيْنَ ؟ أو تقولون فيه ؟ قال : بل كل شي. في كتاب الله وسنة نبيت عَبِينَ .

(١٩) النحل، ١٩/١٤

in the palm of my hand. Lo, Allah, the Almighty has Himself proclaimed about His book. It contains descriptions of all things." (an-Nahl, 16:89)

189-9. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'İsā (-) 'Alī ibn Nu'mān (-) Ismā'il ibn Jābir (-) Abū 'Abdillāh

(p.b.u.h.) as saying:

"The Book of Allah tells all about those who preceded you, and also about those who will follow you. And in it is to be found the final verdict about your mutual disputes, and we (the twelve Imams) are in the know of it all."

190-10. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) Ismā'il ibn Mihrān (-) Sayf ibn 'Amīrah (-) Abi'l-Maghrā (-) Samā'ah (-) Abu'l-Ḥasan Mūsā (p.b.u.h.), as replying, when the narrator asked him:

"In each and every thing to be found in the Book of Allāh and as-Sunnah of the Prophet? Or is this merely a statement of you?" The Imām replied, "Certainly, the Book of Allāh and as-Sunnah of the Prophet contain each and every thing."

# ﴿ باب اختلاف الحديث ﴾

ابن عمر اليماني ، عن أبان بن أبي عياش ، عن أبيه ، عن حاد بن عيسى ، عن إبراهيم ابن عمر اليماني ، عن أبان بن أبي عياش ، عن سليم بن قيس الهلالي قال : قلت لأمير المؤمنين عَلَيْنُ : إني سمعت من سلمان والمقداد وأبي ذر شيئاً من تفسير القرآن وأحاديث عن نبي الله عَلَيْنُ غير ما في أيدي النّاس ، ثم سمعت منك تصديق ماسمعت منهم ورأيت في أيدي النّاس أشياء كثيرة من تفسير القرآن ومن الأحاديث عن نبي الله عَلَيْنُ أنتم تخالفونهم فيها ، وتزعمون أن ذلك كله باطل ؛ أفترى الناس يكذبون

#### 21

## CHAPTER ON CONFLICTING TRADITIONS

191-1. 'Ali ibn Ibrāhim ibn Hāshim (-) his father (-) Ḥammād ibn 'Īsā (-) Ibrāhim ibn 'Umar al-Yamāni (-) Abān ibn Abi 'Ayyāsh (-) Sulaym ibn Qays al-Hilālī as saying:

"I told Amir al-mu'minin, 'I have heard from Salman (al-Farsi) and al-Miqdad (ibn al-Aswad al-Kindi) as well as Abū Dharr (al-Ghiffari) something on the interpretation of the Qur'an and the traditions of the Prophet of Allah (which are) different from what people generally have. Then I heard you confirm what I have heard from them (Salman, al-Miqdad and Abū Dharr). Also, I have noticed many things with the people on the interpretation of the Qur'an as well as the tradi-

على رسول الله عَبِينَ متعمدين ، ويفسرون القرآن بآرائهم؟ قال : فأقبل علي ُ فقال : قد سألت فافهم الجواب :

إن فيأيدي الناس حقاً وباطلاً ، وصدقاً وكذباً ، وناسخاً ومنسوخاً ، وعاماً وخاصاً ، وعركماً ومتهابها ، وحفظاً ووهماً ، وقد كنب على رسول الله على على على على على حتى قام خطيباً فقال : أيها الناس قد كثرت علي الكذابة فمن كنب علي متعمداً فليتبو مقعده من النار ، ثم كنب عليه من بعده ، وإنها أتاكم الحديث من أربعة ليس لهم خامس : رجل منافق يظهر الايمان ، متصنع بالاسلام من أربعة ليس لهم خامس : رجل منافق يظهر الايمان ، متصنع بالاسلام لا يتأثم ولا يتحر ج أن يكنب على رسول الله على متعمداً ؛ فلوعلم الناس أنه

\* \* \* \* \* \* \*

tions of the Prophet of Allah which you disagree with them and believe them all to be void. Are you of the opinion that people intentionally lie against the Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) and interpret the Qur'an according to their own opinion.?' Hearing this query, 'Ali (p.b.u.h.) turned towards me (the narrator) and observed:

'Since you have raised the question, now you must understand the answer. Verily, whatever people have is true as well as false, right as well as wrong, superseding as well as superseded, general as well as particular, exact as well as analogous and rightly remembered as well as fancied. Even in the life time of the Holy Prophet, people did attribute false statements to him to such an extent that he himself stood up and addressed the people, 'O' people, those who attribute false statements to me are in great numbers. Whoever attributes any false statement to me secures his abode in the Hell.' Then the people went on attributing false statements to him after his death. Whatever traditions you (people) have received are from four categories (of narrators). There is no fifth category.

'The first is a hypocrite who poses himself as a believer and actually is a shame Muslim. Attributing false statements to the Prophet intentionally, is not considered by him as a sin, nor does he mind such an attribution. Were the people even to know how false

منافق كذاب، لم يقبلوا منه ولم يصدقوه، ولكنتهم قالوا هذا قد صحب رسول الله عن عَبِياله ورآه و سمع منه ؛ و أخذوا عنه، و هم لا يعرفون حاله، وقد أخبره الله عن المنافقين بما أخبره و وصفهم بما وصفهم فقال عز وجل : « وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم وإن يقولوا تسمع لقولهم "مم "بقوا بعده فنقر "بوا إلى أئمة الضلالة والدعاة إلى الناربالزوروالكذب والبهتان فو لوهم الأعمال ، وحملوهم على رقاب الناس، وأكلوا بهم الدنيا، وإنما الناس مع الملوك والدنيا إلا من عصم الله، فهذا أحد الأربعة ورجل سمع من رسول الله شيئاً لم يحمله على وجهدوهم فيه، ولم يتعمد كذباً

(٢٥) المنافقون، ۴/۶۲

\* \* \* \* \* \* \*

and hypocritical he is, they would never accept a word from him, nor would they corroborate his statements. It was this type of man about whom people started saying, 'This is the one who had been honoured by the company of the Prophet and who has actually seen and heard the Prophet.' People accepted traditions from him without knowing his credentials. Allāh the Almighty has told His Prophet about the hypocrites all that was to be told and has detailed all the characteristics that were to be detailed. Allāh the Almighty has said so, 'When thou seest them, marvel thee their personalities; and if they speak, thou listeneth unto their speech.' (al-Munāfiqūn, 63:4).

'Such people remained there after the Prophet as well. Then they got near the leaders (rulers) who misguided and invited people towards the hell fire through the means of their fabrications, false-hood and slander. They were entrusted with big jobs by the rulers of the time and were thus foisted on the people, and the rulers exploited the situation through them. Except the few whom Allah saved, the common people were always with their rulers and with the mundane business of the world. All this is the description of the one out of all categories.

(The second is the category of a person) who has actually heard something from the Prophet but was not able to retain it in his mind فهوفييده ، يقول به ويعمل به ويرويه فيقول : أنا سمعته من رسول الله عَبِهِ فلوعلم المسلمون أنَّه و هم لم يقبلون ولوعلم هوأنَّه وهم لرفضه .

ورجل ثالث سمع من رسول الله عَلَيْظَ شيئاً أمر به ثم نهى عنه و هو لا يعلم، أو سمعه ينهى عن شي، ثم أمر به وهو لا يعلم، فحفظ منسوخه ولم يحفظ الناسخ، ولو علم أنه منسوخ لرفضه، ولو علم المسلمون إذ سمعوه منه أنه منسوخ لرفضوه. وآخر رابع لم يكنب على رسول الله عَلَيْظَ ، مبغض للكنب خوفاً من الله و تعظيماً لرسول الله عَلَيْظَ ، لمينسه ، بل حفظ ماسمع على وجهه فجا، به كما سمع

\* \* \* \* \* \* \*

and fell into doubt. He never intentionally told a lie, but he started speaking, practicing and propagating what he remembered incorrectly and sketchily, and at the same time claimed that 'I have heard the Prophet say so.' If the Muslim community had known that he was in error, they would never have accepted his words. And if the man himself had known that he was mistaken, he would have himself rejected his own version.

The third category is of the person who has heard the Prophet ordering something to be done, but the Prophet later on forbade the same. The man knows the former but is unaware of the latter. Or the man has heard the Prophet forbiding something but afterwards the Prophet has made it permissible. The man knows the former, but does not know the latter. Thus the man was in the know of the abrogated (as-Sunnah), but was not aware of its abrogative. If he had been aware that it has been abrogated he himself would have withdrawn his own narrated tradition. If the Muslims had been in the know that the Prophet had cancelled what the man had related (on the authority of the Prophet) they would have themselves rejected his version.

The fourth and the last is the category of the person who had never attributed false statements to the Prophet and who hated false statements because of his fear of Allāh and reverence for the Prophet. He never forgets anything from what he had heard from the Prophet. لم يزد فيه ولم ينقص منه ، وعلم الناسخ من المنسوخ ، فعمل بالناسخ ودفض المنسوخ فا ن أمر الذي عَلَيْن مثل القرآن ناسخ ومنسوخ [ وخاص وعام ] ومحكم ومتشابه قدكان يكون من رسول الله عَلَيْن الكلام له وجهان : كلام عام وكلام خاص مثل القرآن وقال الله عز وجل في كتابه : دوما آتاكم الرسول فخذوه ، ومانهاكم عنه فانتهوا (٢١) م فيشتبه على من لم يعرف ولم يدر ماعنى الله به ورسوله عَلَيْن وليس كل أصحاب رسول الله عَلَيْن كان يسأله عن الشيء فيفهم وكان منهم من يسأله ولايستفهمه حتى أن كانوا ليحبون أن يجيئ الأعرابي والطاري فيسأل دسول الله عَلَيْن حتى يسمعوا.

(٢١) الحشر، ٧/٥٩

\* \* \* \* \* \* \*

He always relates exactly what he had heard from the Prophet without adding anything to or subsracting anything from it. He is in the know of both what supersedes and also what has been superseded. Hence he acts according to what supersedes, leaving aside the superseded. Verily, the commands of the Prophet are also like the verses of the Our'an which consist of the superseded and the superseding (general and the specific) precise (muhkam) and the ambiguous and multi meaning (mutashābih). Like Qur'ān, the Prophet's wordings also had two aspects, that is, the general and the specific. As Almighty Allah Himself has said, 'And whatever giveth you the Apostle, ye accept it, and from whatever preventeth He, ye be away (from it).' (al-Hashr, 59:7) Thus the one who was not aware of all these (complications) would fall in doubt and would not understand what Allah and His messenger exactly meant. It was not at all a fact that all the companions of the Prophet had the ability of either asking the Prophet a question or of understanding his answers. There were some who used to put question to the Prophet but could not understand his answer. There were also others who did ask the Holy Prophet a question but did not ask him to make understand it until they did like some Bedouins or a wayfarer to come and ask the Prophet some question so that they could have a chance to be enlightened by the Pro-

\* \* \* \* \* \*

phet's answer. Verily, I was the person who had an admittance to the Prophet (at least) once every day and once every night when I used to be alone with him. On such occasions, I had the honour to talk with him on whichever subject he was inclined. The companions of the Prophet were in the know that to no other person did the Prophet extend such a privilege (of proximity) as he did to me. Many a time, I had been at my house and the Prophet used to come to see me and this was his usual practice. When I was to enter any of his (Prophet's) room to see him he used to vacate the room for the sake of privacy with me. In vacating the room, even his wives were not spared and there would be none with him besides myself. But when the Prophet had his turn to visit my house for private conference, he would not exclude Fatimah (my wife) and any of my sons (p.b. u.t.) from his conference. On such occasions, he would reply to my queries and when I had exhausted my queries and remained silent, he would himself initiate further discussions. Never was there any case of revelation of any of the verse of the Qur'an, which the Prophet did not recite and dictate to me and which I did not write down in my own hand. Further, never was there any revelation of which the Prophet has apprised me with the basic import, its complete elucidations, with the verses that were abrogative and with the verses that فهمها وحفظها ، فما نسيت آية من كتاب الله ولا علماً أملاه علي وكتبته ، منذ دعاالله لي بما دعا ، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حرام ، و لا أمر و لا نهي كان أو يكون ولا كتاب منزل على أحد قبله من طاعة أو معصية إلا علمنيه وحفظته ، فلم أنس حرفا واحداً ؛ ثم وضع يد ، على صدري ودعا الله لي أن يملا قلبي علما وفهما وحكما ونورا ، فقلت : يا نبي الله بأبي أنت وأ متي منذ دعوت الله لي بما دعوت لم أنس شيئاً و لم يفتني شي و لم أكتبه أفتتخو ف علي النسيان فيما بعد ؟ فقال : لا لست أتخو ف عليك النسيان والجهل .

٢ / ١٩٢ عد من أصحابنا ، عن أحمد بن على ، عن عثمان بن عيسى ، عن أبي أيّ وب

were abrogated, with the verses clear and the ambiguous and also with the verses general and specific.

And then the Prophet prayed to Allah to bestow upon me its true understanding and its unfailing memory. Ever since the Prophet had prayed for me, I never forgot a single verse from the Book of Allah, nor did I forget the knowledge which the Prophet had imparted to me and which I had taken down in my own hand. Nothing from what was revealed to the Prophet, the lawful and the unlawful; nothing from the divine imperatives and the prohibitions, nothing from what had been and what would be, and nothing from the books revealed previously to any of the Prophet regarding divine obedience and disobedience did the Prophet spare teaching me. I had fully grasped it and forgot not a word from it. Then the Prophet put his hand over my chest and prayed to Allah to fill my heart with knowledge and understanding, wisdom and enlightenment. I, then, inquired: 'O' Prophet of Allah, may my parents be sacrificed for you! I have never forgotten anything ever since you have prayed for me. Nor did I forget what I had not noted down. After all this, are you still afraid of my being forgetful?' Hearing this, the Prophet replied, 'No, I am never afraid of your being either forgetful or ignorant."

192-2. A group of our associates (-) Ahmad ibn Muhammad

الخز از ، عن مرسلم ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم قال : قلت له : ما بال أقوام يروون عن فلان وفلان عن رسول الله عَلَيْنَ لايتهمون بالكنب ، فيجيى منكم خلافه وقال : إن الحديث ينسخ كما ينسخ القرآن .

منصور بن حازم قال: قلت لأ بي عبدالله عن أبيه ، عن ابن أبي نجران ، عن عاصم بن حميد ، عن منصور بن حازم قال: قلت لأ بي عبدالله عَلَيْكُ : ما بالي أسألك عن المسألة فتجيبني فيها بالجواب، ثم يجيئك غيري فتجيبه فيها بجواب آخر؟ فقال: إنّا نجيب النّاس على الزّيادة والنقصان ؛ قال: قلت: فأخبرني عن أصحاب رسول الله عَنْدُولُهُ صدقوا على عَنْ عَنْ أَلَا اللهم اختلفوا ؟ فقال: على عَنْ عَنْ أَلَا اللهم اختلفوا ؟ فقال:

\* \* \* \* \* \*

(-) 'Uthmān ibn 'İsā (-) Abi Ayyūb al-Kharrāz (-) Muḥammad ibn Muslim as saying:

"I inquired of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), 'What of the group of narrators who narrate traditions from such and such persons on the authority of the Messenger of Allāh (p.b.u.h.a.h.p.) and they cannot be accused as liers. Still what comes from you runs counter to their narrations?' The Imām replied, 'Truly, the traditions are superseded just as the verses are.'"

193-3. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) Ibn Abi Najrān (-) 'Āṣim ibn Ḥumayd (-) Manṣūr ibn Ḥāzim saying:

"I have inquired of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), 'I put certain question to you (the Imāms) and certain replies are received from you. Later on, another man comes to ask you the same question but you give him a different reply.' The Imām explained, 'We reply to the people in excess or deficiency (according to the circumstances).'(The narrator says), I further asked the Imam, 'Explain' me whether the companions of the Prophet were true or untrue of Muhammmad (p.b.u.h.a.h.p.).' The Imām replied, 'Certainly, they were true.' Hearing this, I inquired, 'What of them as they differ in the narrations?' The Imām replied, 'Don't you know that persons used to come to the Holy Prophet to ask questions and the Prophet used to reply

أما تعلم أن الر جلكان يأتي رسول الله عَلَيْنَ في فيسأله عن المسألة فيجيبه فيها بالجواب ثم يجيبه بعد ذلك ما ينسخ ذلك الجواب، فنسخت الأحاديث بعضها بعضاً .

١٩٤/٤ - علي بن تجر ، عن سهل بن زياد ، عن ابن محبوب ، عن علي بن رئاب ، عن أبي عُبيدة ، عن أبي جعفر عَلَيْكُمُ قال : قال لي : يا زياد ما تقول لو أفتينا رجلاً مَّن يتولانا بشي، من التقية ؟ قال : قلت له : أنت أعام جعلت فداك ؛ قال : إن أخذ به فهو خير له وأعظم أجراً .

وفيرواية أخرى:

إنأخذ به أوجر ، وإنتركه واللهأثم .

ه ١ /٥ \_ أحد بن إدريس ، عن على بن عبدالجبّار ، عن الحسن بن علي ، عن ثعلبة بن ميمون ، عن زرارة بن أعين ، عن أبي جعفر عَلَيِّكُم قال : سألته عن مسألة

them. After some time the Prophet used to give a reply which superseded his former reply. In this way certain traditions superseded the other traditions."

194-4. 'Ali ibn Muḥammad (-) Sahl ibn Ziyād (-) Ibn Maḥbūb (-) 'Ali ibn Ri'āb (-) Abi 'Ubaydah, as saying "Abū Ja'far (p.b.u.h.) addressed me thus:

'O' Ziyād! What have you to say, if we give certain verdicts to any of our followers out of taqiyyah (expediency, that is, guarding one's life and honour through concealment of the true belief)?' I (Ziyād) replied, 'May my life be sacrificed for you! You know far better.' Hearing this the Imām explained, 'If a person accepts such a verdict as given under expediency (taqiyyah) and acts upon it, the highest divine rewards will be bestowed upon him.'"

Another tradition says, "If a person practices the same he will be highly rewarded. If he abandons the verdict, by Allah he will be sinful to Allah."

195-5. Aḥmad ibn Idris (-) Muḥammad ibn 'Abd al-Jabbār (-) al-Ḥasan ibn 'Alī (-) Tha'labah ibn Maymūn (-) Zurārah ibn

فأجابني ثم جاءه رجل فسأله عنها فأجابه بخلاف ما أجابني ، ثم جاء رجل آخر فأجابه بخلاف ما أجابني وأجاب صاحبي، فلم خرج الرجلان قلت : ياابن رسول الله رجلان من أهل العراق من شيعتكم قدما يسألان فأجبت كل واحد منهما بغير ما أجبت به صاحبه ؟ فقال : يا ذرارة ! إن هذا خير لنا و أبقى لنا ولكم ولو اجتمعتم على أمر واحد لصد قكم الناس علينا ولكان أقل لبقائنا و بقائكم .

قال: ثم قلت لأبيعبدالله على الله الله الله الله الله الله الم الأسنة أو على النار للضوا وهم يخرجون من عند كم مختلفين ؛ قال: فأجابني بمثل جواب أبيه . النار للضوا وهم يخرجون من عند كم مختلفين ؛ قال: فأجابني بمثل جواب أبيه .

A'yan as saying:

"I asked of Abū Ja'far (p.b.u.h.) a question, for which the Imām gave an answer. Afterwards another person came to the Imām and asked him the same question. But the Imām gave an entirely different answer. Again a third person came and asked the Imām the same question to which the Imām gave an answer which was still different from mine and that of the second person. When the two had left, I asked, 'O' son of the Prophet, two of your followers from Iraq asked you a question and you gave them two different answers.' Hearing this, the Imām replied, 'O' Zurārah these different answers are in our own interests and they contribute to the stability of both of us (the Imāms and their followers — the Shi'ites). If you all (the Shi'ites) present a united stand, it will enable the people (opponents and the rulers) to verify the allegiance of yours to us and this will be a peril to you as well as to the life of ours.'"

The narrator says, "Then again, I asked Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) 'Your followers (the Shī'ites) are such that if you put them on the points of bayonets or in the face of roaring flames, still, when they go forth from you, they are at variance with each other.' The Imām gave me exactly the same answer as was given by his father.

196-6. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad

قال: سمعت أبا عبدالله عَلَيْكُم يقول: من عرف أنّا لا نقول إلّا حقّاً فليكتف بما يعلم منّا فان سمع منّا خلاف ما يعلم فليعلم أن ذلك دفاع منّا عنه . ١٩٧ علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن عثمان بن عيسى، والحسن بن محبوب جميعاً عن سماعة ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُم قال: سألته عن رجل اختلف عليه رجلان من أهل دينه في أمر كلاهما يرويه: أحدهما يأمر بأخذه و الآخر ينهاه عنه ، كيف يصنع؟ فقال: يرجئه حتّى يلقى من يخبره ، فهو في سعة حتّى يلقاه ؛ وفي رواية أخرى: بأيّهما أخذت من باب التسليم و سعك.

٨/١٩٨ على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن عثمان بن عيسى ، عن الحسين بن المختار

\* \* \* \* \* \* \*

ibn 'Īsā (-) Muḥammad ibn Sinān (-) Naṣr al-Kath'ami, as saying: "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'Whoever knows that we tell nothing but the truth, should rest content over what he has already learnt from us. If he hears something contrary to what he knows already from us, he should realize that this contrariness is our device to defend the interrogator.'"

197-7. Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) 'Uthmān ibn 'Īsā

and al-Ḥasan ibn Maḥbūb both of them (-) Samā'ah, as saying:

"I inquired of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), about a person who receives two opposite versions of one and the same traditions from two persons belonging to his faith, one making something imperative and the other making the same thing prohibitory. In such a situation what should one do? The Imām replied, '(In a situation like that) the person should shelve its consideration, so long as he meets a person who could tell him the truth. Until that time, the man is at liberty, either 10 act upon it or to leave it alone.'"

According to another tradition, "You are at liberty to act upon any one of the two opposite traditions, provided that you are so doing in obedience."

198-8. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) 'Uthmān ibn 'Īsā (-) al-Ḥusayn ibn al-Mukhtār (-) some of our associates (-) Abū عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُ قال : أرأيتك لوحدٌ ثنك بحديث العام ثم عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله عَلَيْهما كنت تأخذ ؟ قال : قلت : كنت آخذ بالأخير ؛ فقال لى : رحك الله .

وعنه ، عن أبيه ، عن إسماعيل بن مر ار ، عن يونس ، عن داود بن فرقد عن المعلّى بن خنيس قال : قلت لا بي عبدالله عن الحال عن المعلّى بن خنيس قال : قلت لا بي عبدالله عندالله عن الحي عن الحي ، فإن وحديث عن آخر كم بأيتهما نأخذ ؟ فقال : خذوا به حتى يبلغكم عن الحي ، فإن بلغكم عن الحي فخذوا بقوله ، قال : ثم قال أبوعبدالله عَن الحي فخذوا بقوله ، قال : ثم قال أبوعبدالله عَن الحي فخذوا بقوله ، قال .

وفي حديث آخر: خذوا بالأحدث.

٠٠٠٠ - على بن يحيى ، عن على بن الحسين ، عن على بن عيسى ، عنصفوان بن

'Abdillāh (p.b.u.h.), as inquiring (from the narrator):

"What do you think if I give a statement to you this year and when you come to see me next year, I give another statement contrary to the first, which of the two will you accept and act upon?" "I replied, 'I shall act upon the last one." The Imam observed, "May Allah be merciful to you."

199-9. From him (-) his father (-) Ismā'il ibn Marrār (-) Yūnus (-) Dāwūd ibn Farqad (-) Mu'allā ibn Khunays as saying:

"I inquired of (Imām) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), 'If we receive a tradition from the preceding one of you, and then a different version of tradition from the latter, which of the two should we accept and act upon?' The Imām replied, 'You should go on acting upon the first tradition, till such time as you get enlightened from the living Imām (of the time). You should then act according to this enlightenment.' Then Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) added, 'By Allāh, we guide you in such a way as to make things easy for you.'"

Another tradition says, "Accept the latest tradition." 200-10. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Muḥammad ibn al-Ḥusayn

يحيى، عنداود بن الحصين، عن عمر بن حنظلة قال: سألت أباعبدالله يَلْكِلُ عن رجلين من أو ميراث فتحاكما إلى السلطان وإلى القضاة أيحل أنك ؟ قال: من تحاكم إليهم في حق أو باطل فا نما تحاكم إلى الطاغوت، وما يحكم له فا نما يأخذ سحنا ، وإن كان حقاً ثابتاً لا نه أخذه بحكم الطاغوت، وقدا مرالله أن يكفر به قال الله تعالى: «يريدون أن يتحاكم واإلى الطاغوت وقدا مروا أن يكفر وابه» (٢٦) قلت: فكيف يصنعان ؟ قال: ينظر ان [ إلى ] من كان منكم ممن قد روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا فليرضوا به حكماً فا نبي قد جعلته

, /// . == (//,

(-) Muḥammad ibn 'İsā (-) Şafwān ibn Yaḥyā (-) Dāwūd ibn al-Husayn (-) 'Umar ibn Ḥanzalah as saying:

"I inquired of Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.), about two persons belonging to our folk, quarrelling with each other about debt or inheritance and referring their dispute to the ruler of the time or the judge appointed by the ruler for decision. Is this lawful for them?' The Imām replied, 'Whoever had his disputes settled by the ruler or his judge, whether right or wrong, has actually got his disputes settled by tāghūt (a tyrant ruler whose rule is against divine law). And the gains he makes out of that decision will be illgotten for him, however lawful may be his ownership. The reason is that he has secured his ownership through the decision of tāghūt, while Allāh has enjoined him to falsify and to reject him (tāghūt). Allāh the Almighty, the Sublime has said: 'They intend to resort to the judgment of (tāghūt) though commanded were they to disbelieve in him.' (an-Nisā', 4:60)

"I inquired, 'Then what shall they (two) do?' He replied, 'They should refer to one among you who cites and is well versed in our traditions, and who has a deep insight in the imperatives, prohibitions and (divine) commands communicated by us. They must take such a man as their arbitrator since I have appointed him as your judge. If such a person passes a verdict according to our commands and

عليكم حاكماً فا ذا حكم بحكمنا فلم يقبله منه فانها استخف بحكم الله وعلينا رد ً والرَّادُ علينا الراد على الله وهو على حد الشرك بالله ؛

قلت : فا نكان كل رجل اختار رجلا من أصحابنا فرضياأن يكونا الناظر َين في حقّهما ، واخْلتفا فيما حكما وكلاهما اختلفا في حديثكم ؟

قال: الحكم ما حكم به أعدلهما وأفقههما وأصدقهما في الحديث وأورعهما ولا يلتفت إلى ما يحكم به الآخر؛ قال:

قلت : فا نهماعدلان مرضيان عندأصحابنالا يُغضَّل واحد منهما على الآخر ؟ قال : فقال : ينظر إلى ماكان من روايتهم عنّا في ذلك الّذي حكما به المجمع عليه من أصحابك فيؤخذ به من حكمنا و يترك الشّاذُ الّذي ليس بمشهور عند أصحابك فإنّ المجمع عليه لا ريب فيه ؛ وإنّما الا مور ثلاثة : أمرُ بين رشده فيتّبع ، وأمر

the person concerned does not accept it, then the person has actually lightened the divine commands itself and has rejected us. And he who rejects us, actually rejects Allāh the Almighty, and such a person has entered the borders of polytheism.'

"I inquired, 'May my life be sacrificed for you! What is to be done, if each one of the two has accepted one of our community as watchmen for their rights and if the two differ in their decisions in a manner that both cite your traditions containing different versions?'

"The Imam replied, 'The verdict of the one who is more just, more learned, more true and more pious shall prevail, and the verdict of the other person shall be overlooked.'

"I inquired, 'As to what should be done in case both the persons have an equal degree of justice acceptable to all the people of our community in such a way as to render them unable to make preference over each other?'

"The Imam replied, 'In such a situation the verdict of the person based on our tradition and commands, unanimously accepted by all of our followers, shall prevail. And the verdict based on the tradition بين غينه فيجتنب، وأمر مشكل يرد علمه إلى الله وإلى رسوله، قال رسول الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ ا حلال بين وحرام بين وشبهات بين ذلك ، فمن ترك الشبهات نجا من المحر مات ومن أخذ بالشبهات ارتكب المحر مات وهلك من حيث لا يعلم .

قلت: فإن كان الخبران عنكما مشهورين قد رواهما الثقات عنكم؟ قال : ينظر فما وافق حكمه حكم الكتاب والسنة وخالف العامة فيؤخذ به ويترك ما خالف حكمه حكم الكتاب والسنة ووافق العامة ؛ قلت : جُعلت فداك أرأيت إن كان الفقيهان عرفا حكمه من الكتاب والسنة

\* \* \* \* \* \*

which is rare and is not famous among your associates will be passed by. Since there can be no doubt about a tradition which is unanimously accepted by all. All things are of three types:-

i) is the type which is manifestly true and self-evident. Such should be followed;

ii) is the type which is manifestly false and should be left out; and

iii) is the type which comprises ambiguous things. These things should be referred to Allah and His Prophet in respect of their correct position.

'The Prophet has observed: Manifestly lawful, manifestly unlawful and in between the two — the ambiguous. Whoever abstains from what is ambiguous is redeemed from what is unlawful. And whoever accepts the ambiguous becomes guilty of unlawful conduct and consequently meets his doom unknowingly.'

"I inquired, 'What to do when both of the traditions are well known and are cited from you by reliable persons?'

"The Imam replied, 'In such a case that tradition will prevail which accords (most) with the Book of Allah and as-Sunnah and which differs from the common people (al-'Ammah). The other tradition which differs in its contents from the contents of the Book of Allah and as-sunnah and which accords with the contents and accepted by the common people will be overlooked.'

ووجدنا أحد الخبرين موافقاً للعامة والآخر مخالفاً لهم بأي الخبرين يؤخذ؟

قال : ما خالف العامة ففيه الر شاد .

فقلت : جُعلت فداك فان وافقهما الخبران حيعاً .

قال : ينظر إلى ماهم إليه أميل؛ حكّامهم وقضاتهم فيترك ويؤخذ بالآخر .

قلت: فان وافق حكّامهم الخبرين جميعاً ؟

قال : إذا كان ذلك فارجه حتى تلقى إمامك فان الوقوف عند الشبهات

خير من الاقتحام فيالهلكات.

"I said, 'May my life be sacrificed for you! What do you say if two such scholars proclaim their verdict based on their knowledge of the Book (of Allāh) and as-Sunnah and we found one of the two traditions accords with the common people and the second differs

from them. Which of the two do we accept?'

"The Imam replied, 'The tradition which is contrary to the common people has truth and guidance in it.'

"I inquired, 'May my life be sacrificed for you! What is to be done if both the traditions (though different) accord with the common people?'

"The Imam replied, 'In such a case the verdict which is in line with the inclinations of the rulers and the judges will be overlooked, and the other should be followed.'

"I further inquired, 'What is to be done, if both the traditions are in line with the inclinations of the rulers?'

"The Imam replied, 'In such a case you should wait and see till such time as you meet your Imam, since in a case of ambiguity standing still is better than falling into fatal error.'"

# ﴿ باب الاخذ بالسنة وشواهد الكتاب ﴾

ا • ٢ / ١ - على بن إبر اهيم عن أبيه ، عن النوفلي ، عن السكوني ، عن أبي عبد الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَى كل حق حقيقة ، وعلى كل صواب نور أ ، فما وافق كتاب الله فخذو ، وما خالف كتاب الله فدعو ،

۲/۲۰۲ من أبي يعنور، قال: وحد ثني حسين بن أبي العلاء أنَّه حضر ابن أبي يعفور

# 22

# CHAPTER ON

# TAKING HOLD OF AS-SUNNAH AND THE EVIDENCES FROM THE BOOK OF ALLAH

201-1. 'Ali ibn Ibrāhīm (-) his father (-) an-Nawfalī (-) as-Sakkūnī (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) observed:

'Above every truth there is a reality (which proves its rightness), and every righteous thing has an enlightenment above it. Therefore accept what conforms to the Book of Allah and leave what does not conform to it.'"

202-2. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) 'Abdullāh ibn Muḥammad (-) 'Alī ibn al-Ḥakam (-) Abān ibn 'Uthmān (-) 'Abdullāh ibn Abī

Ya'fur as saying:

"Aban says, 'Ḥusayn ibn Abi'l-'Ala' related to me that Ibn Abi Ya'fūr who is present in this meeting says, 'I inquired of Abū

في هذا المجلس قال: سألت أبا عبدالله عَلَيْكُمْ عن اختلاف الحديث يرويه من ننق به ومنهم من لا ننق به ؟ قال: إذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهداً من كتاب الله أو من قول رسول الله عَلَيْكُمْ وإلا فالذي جاء كم به أولى به .

٣ ٢ ٣ - عدَّة من أصحابنا ، عن أحمد بن عن بن خالد ، عن أبيه ، عن النضر بن سويد ، عن يحيى الحلبي ، عن أيوب بن الحر قال : سمعت أبا عبدالله عَلَيْكُمْ يقول : كلَّ شي ، مردود إلى الكتاب والسنة ، و كلَّ حديث لا يوافق كتاب الله فهو زخرف كلَّ شي ، مردود إلى الكتاب والسنة ، و كلُّ حديث لا يوافق كتاب الله فهو زخرف عن أحمد بن عن بن عيسى ، عن ابن فضال ، عن علي بن عقبة ، عن أيوب بن راشد ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمْ قال : مالم يوافق من الحديث القرآن فهو ذخرف .

'Abdillāh (p.b.u.h.) about the different traditions related by those whom we trust and also by those whom we don't.' Hearing this, the Imām replied:

'Whenever you receive a tradition which is borne out by any verse from the Book of Allah or by a saying of the Prophet, then you accept it. Otherwise, the tradition is meant only for the one who has brought it to you.'"

203-3. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) his father (-) an-Naḍr ibn Suwayd (-) Yaḥyā al-Ḥalabī (-) Ayyūb ibn al-Ḥurr, as saying, "I have heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'Everything should be referred back to the Book of Allāh (Qur'ān) and as-Sunnah (the Prophet's utterances, deeds and unspoken approval). Every tradition which is not in agreement with the Book of Allāh is (nothing but) forge.'"

204-4. Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn 'Īsā (-) Ibn Faḍḍāl (-) 'Alī ibn 'Uqbah (-) Ayyūb ibn Rāshid (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"Every tradition which does not accord with Qur'an is (nothing

ه ٠ ٢ / ٥ - عمر بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان ، عن ابن أبي عمير ، عن هشام بن الحكم وغيره ، عن أبي عبدالله عَلَيْكُمُ قال : خطب النبي عَبَالِهُ بمنى فقال : أيما الناس ماجا ، كم عنى يوافق كتاب الله فأنا قلته وما جا ، كم يخالف كتاب الله فلم أقله .

٦/٢٠٦ وبهذا الأسناد، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه قال: سمعت أباعبدالله على عن يعض أصحابه قال: سمعت أباعبدالله على يَعْلِيدُ فقد كفر.

٧ ٢ ٠ ٧ \_ على بن إبر اهيم ، عن من بن عيسى بن عبيد ، عن يونس رفعه قال : قال على بن الحسين عَلَيْكُم : إن أفضل الأعمال عند الله ما عمل بالسنة وإن قل .

٨٠٢٠٨ عدَّة من أصحابنا ، عن أحد بن مجران ، عن إسماعيل بن مهران ، عن

\* \* \* \* \* \* \*

but) a forgery."

205-5. Muḥammad ibn Ismā'il (-) al-Faḍl ibn Shādhān (-) Ibn Abi 'Umayr (-) Hishām ibn al-Ḥakam and others (-) Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) as saying:

"The Prophet while addressing at Mina (Mecca) observed:

'O' people, every one of my tradition which you receive and which accords with the Book of Allah undoubtedly emanates from me. And whichever of my tradition you receive and which is contrary to the Book of Allah, surely doesn't emanate from me.'"

206-6. According to the same authority (as described above)
(-) Ibn Abi 'Umayr (-) some of his associates as saying, "I have

heard Abū 'Abdillāh (p.b.u.h.) saying:

'Whoever opposes the Book of Allah and as-Sunnah (of Muḥam-mad - p.b.u.h.a.h.p.) turns into a heathen forthwith.'"

207-7. 'Alî ibn Ibrāhîm (-) Muḥammad ibn 'İsa ibn 'Ubayd

(-) Yūnus (rafa'ahu) as saying:

"'Ali ibn al-Husayn (p.b.u.t.) observed:

'Verily, the best deed in the eye of Allah, however small it may be, is the one which accords with as-Sunnah.'"

208-8. A group of our associates (-) Ahmad ibn Muhammad ibn Khālid (-) Ismā'il ibn Mihrān (-) Abi Sa'id al-Qammāt and Ṣāliḥ

أي سعيد القماط وسالح بن سعيد ، عن أبان بن تغلب ، عن أبي جعفر عَلَيْكُمُ أنّه سئل عن مسألة فأجاب فيها ، قال : فقال الرَّجل : إنَّ الفقها، لا يقولون هذا ، فقال : يا ويحك و هل رأيت فقيها قط ؟! إنّ الفقيه حقّ الفقيه الزاهد في الدنيا ، الراغب في الآخرة ، المنمسك بسنة النبي عَلَيْكُ .

٩/٢٠٩ عدة من أصحابنا ، عن عد بن عد بن خالد ، عن أبيه ، عن أبي إسماعيل إبراهيم بن إسحاق الأزدي ، عن أبي عثمان العبدي ، عن جعفر ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين عليه قال : قال رسول الله عليه الله الله على الا بعمل ، و لا قول ولا عمل إلا بنية ، ولا تول ولا عمل ولا نية إلا با صابة السنة .

• ١٠/٢١ - على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أحد بن النشر ، عن عرو بن شمر ،

ibn Sa'id (-) Aban ibn Taghlib as saying:

"Abu Ja'far (p.b.u.h.), was asked a question to which he replied. At this, the interrogator remarked, 'The other religious scholars (Fuqahā') do not reply like this.' The Imam replied:

'Woe unto you, have you ever seen any religious scholar? Verily, the true religious scholar is the one who has forsaken the worldly pleasures, who is disposed towards the life hereafter and who always adheres to as-Sunnah.'"

209-9. A group of our associates (-) Aḥmad ibn Muḥammad ibn Khālid (-) his father (-) Abi Ismā'il Ibrāhim ibn Is'ḥāq al-Azdī (-) Abi 'Uthmān al-'Abdī (-) Ja'far (-) his fore-fathers (-) Amir al-mu'minin ('Alī - the Chief of the Believers - peace be upon all of them), as saying:

"The Messenger of Allah (p.b.u.h.a.h.p.) has observed:

'No word can be a word unless acted upon. No word and no act can be regarded as good unless it has been said and acted with the motive (to please Allah or to earn divine rewards in the life hereafter). And there can be no word, no act and no motive unless it accords with as-Sunnah.'"

210-10. 'Alī ibn Ibrāhim (-) his father (-) Ahmad ibn an-

عن جابر ، عن أبي جعفر عَلَيْكُم قال : قال : ما من أحد إلّا وله شرَّة وفترة ، فمن كانت فترته إلى سنة فقد اهندى ومن كانت فترته إلى بدعة فقد غوى .

ا ١ / ٢١ \_ على بن عرب عن أحد بن عرب البرقي . عن على بن حسان وعرب بن يحيى عن سلمة بن الخطاب ، عن على بن حسان ، عن موسى بن بكر ، عن ذرارة بن أعين عن أبي جعفر عَلَيْكُم قال : كل من تعدى السنة رد إلى السنة عن أبي جعفر عَلَيْكُم قال : كل من تعدى السنة رد إلى السنة عن أبي عبدالله عن أبيا المن عن أبيا السنة في فريضة عن آبائه عَلَيْكُم قال : قال أمير المؤمنين عَلَيْكُم : السنة سنتان : سنة في فريضة

Nadr (-) 'Amr ibn Shimr (-) Jabir (-) Abu Ja'far (p.b.u.h.) as

saying:

"There is no one but has a greediness and is emotional like (the period of activity and animation); and also a lassitude, tranquillity and peace, (the period in which his activity is ended and is in an unchangeable fixed position). If during his tranquillity and peace he is relying upon as-Sunnah, then surely he is the recipient of (true) guidance.

"Should he however be relying upon irreligiousness and innovations in religion, in the period of his tranquillity and peace, then he is certainly misguided."

211-11. 'Ali ibn Muḥammad (-) Aḥmad ibn Muḥammad al-Barqi (-) 'Ali ibn Ḥassān and Muḥammad ibn Yaḥyā (-) Salamah ibn al-Khaṭṭāb (-) 'Ali ibn Ḥassān (-) Mūsā ibn Bakr (-) Zurārah ibn A'yan (-) Abū Ja'far (p.b.u.h.) as saying:

"Whoever transgresses as-Sunnah should be brought back within its bounds."

212-12. 'Ali ibn Ibrāhim (-) his father (-) an-Nawfali (-) as-Sakkūni (-) Abū 'Abdillāh (-) his fore-fathers (the Imāms - p. b.u.t.) as saying, "Amīr al-mu'minin ('Alī - p.b.u.h.) observed:

'as-sunnah are of two categories. The first is obligatory, practicing of which is sure guidance and abandoning of which is misguidance.

الأخذ بها هدى،وتركها ضلالة،وسنّة في غير فريضة الأخذ بها فضيلة و تركها إلى غير خطيئة

تم كتاب فضل العلم والحمد لله رب العالمين وصلّى الله على عبر وآله الطاهرين

The second category of as-Sunnah is non-obligatory, the practising of which is excellence and abandoning of which is no sin."

(Thus the end [of the Second Part] of the Book of EXCELLENCE OF KNOWLEDGE)

Praise belongs to Allāh, the Lord of all Being, and Blessings of Allāh be upon Muhammad and his purified progeny

#### INDEX I

## Traditions narrated from the Holy Prophet or Holy Imams

- (1) 1- Rasūlu'l-Lāh: 37, 41, 46, 52, 59, 81, 82, 88, 89, 91, 105, 106, 108, 116, 120, 128, 129, 160-163, 170, 200, 201, 209.
- (1) 2- an-Nabi : 46, 109, 205.
- (3) 1- Amir al-mu'minin: 40, 55, 67, 69, 71, 72, 109, 114, 116, 126, 127, 139, 147, 159, 164, 187, 191, 209, 212.
- (3) 2- 'Ali (ibn Abi Tālib): 175, 177.
- (6) 'Ali ibn al-Ḥusayn: 63, 78, 105, 112, 207.
- (7) Abu Ja'far : 49, 53, 60, 62, 77, 78, 83, 90, 92, 95, 99, 100, 103, 105, 115, 121, 125, 133, 134, 140, 159, 166, 175, 180, 182, 185, 194, 195, 208, 210, 211.
- (8) 1- Abu 'Abdillah : 37, 38, 41-45, 47, 48, 50-52, 54, 56-59, 61, 64-67, 71-74, 76, 77, 81, 82, 84-89, 93, 94, 96-98, 101, 102, 104, 106-108, 110, 111, 113, 117-120, 122-124, 127-132, 135-138, 141-145, 147-154, 156, 158, 163, 165, 166, 169, 170, 172, 173, 176-179, 181, 183, 184, 186-189, 192, 193, 195-206, 212.
- (8) 2- Ja'far (ibn Muḥammad): 105, 175, 209.

- (9) 1- Abu'l-Ḥasan (al-Awwal): 39, 157, 168.
- (9) 2- Abu'l-Ḥasan Mūsā ibn Ja'far : 46, 75, 80, 167, 171, 174, 190.
- (10) Abu'l-Ḥasan ar-Ridā: 68, 146.
- (11) Abū Ja'far (ath-Thani): 155.

- NOTE: 1. The preceding numbers (quoted above) before each name refer to the serial numbers quoted in the Chronological list of the Holy Prophet and Imams.
  - 2. The number/s quoted (in this index and hereafter) after the name refer to the serial number of the traditions (ahādīth).

#### INDEX II

## Names of Persons mentioned in the text of the Traditions

Aban ibn Taghlib: 176, 178.

Abū 'Abdillāh (al-Imām aş-Şādiq): 155.

Abû Dharr al-Ghifari: 191.

Abu Ja'far (al-Imam al-Baqir): 135, 144, 154, 155.

Abū Hanifah : 171, 178.

Abū 'Ubaydah al-Ḥadhdhā' (Ziyād ibn 'Īsā): 194.

Ādam: 176, 178.

'Ali ibn Abi Talib, Amir al-mu'minin: 93, 154; 172.

'Ali ibn al-Husayn: 154.

Amîr al-mu'minîn (see 'Ali ibn Abî Tālib).

Bashir ad-Dahhan: 51.

Dăniyâl (the Prophet): 63. Dăwûd (the Prophet): 119.

Fatimah (the daughter of the Holy Prophet): 191.

al-Ḥassan ibn 'Ali: 154. al-Ḥassan al-Baṣri: 140. al-Ḥusayn ibn 'Ali: 154. Hishām ibn al-Ḥakam: 167.

Ḥumrān ibn A'yan: 85.

Iblis (ash-Shayṭān = Satan): 73, 76, 115, 176, 178.

('Abdullāh) Ibn Abi Ya'fūr: 202.

Ibn Shubrumah: 105, 172.

'Īsā ibn Maryam (Rūḥu'l-Lāh): 70, 81, 96, 123.

Jamil (ibn Darrāj): 144.

Luqman: 79.

al-Miqdad (ibn al-Aswad): 191.

Muḥammad, Rasūlu'l-Lāh (the Messenger of Allāh): 55, 154, 171,

172, 177, 179, 182, 185, 187, 188, 190–193, 202, 206, 208.

Muḥammad ibn Ḥakim: 167.

mu'min āl Fir'awn (the believer among the folk of Pharaoh): 140.

Nuh (the Prophet): 140.

Rasūlu'l-Lāh (see Muḥammad).

Rūḥu'l-Lāh (see 'Īsā).

Salmān (al-Fārisi): 191.

Yūnus ibn 'Abd ar-Raḥmān: 168.

### INDEX III

## Names of the places, tribes, religion and books

al-'Āmmah (i.e. common people): 200. A'rābī (i.e. Bedouin): 42, 43, 191.

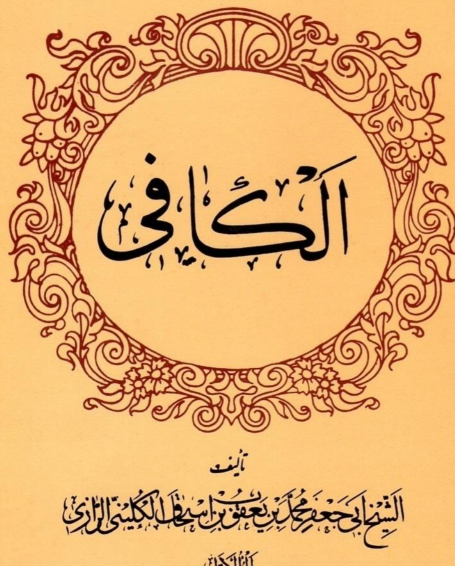
Banu Isra'il (Children of Israel, tribe): 96. Basrah (town in Iraq): 140.

Injil (Evangel): 112.

Iraq: 195.

Murji'ite/s (sect): 157.

Shi'ah/s (Shi'ite/s): 51, 54, 58, 195, 200.



كَلِّمُ الْكِرِّمِ الْمُعَالَّىٰ الاُصول - لِقِسَمُ لاوَل

(٢) كِنَاتِّىٰ فَيَضُولِ لِهُ لِعِلْمُرُ

المؤسدة العالمية للخدمات الاسلامية، مؤمسة خراسان للبحوث الاسلامية،